
 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE       

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 2, fev. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

1 

 
 

doi.org/10.51891/rease.v12i2.24091 

 
A FILOSOFIA PARA CRIANÇAS COMO PROGRAMA DE ENSINO: 

APONTAMENTOS CRÍTICOS  
 
 

Raquel Aline Zanini1 
Mayco Aparecido Martins Delavy2 

 
RESUMO: Este artigo visa expor como surge a prática institucionalizada de filosofia no ensino 
fundamental através do Programa de Filosofia para Crianças (PFC), criado por Matthew 
Lipman, na década de 1960, que possibilitou em diversos países do mundo, inclusive no Brasil, 
a inserção nas escolas de uma “filosofia para crianças”, pensada a partir de uma compreensão 
pragmatista da educação, baseada na lógica formal. Apontando também de que modo sua 
inserção ocorreu no Brasil e quais foram os fatores históricos, sociais e educacionais 
responsáveis pela sua implementação. Assim, apresenta-se um breve histórico do Programa de 
Filosofia para Crianças de Matthew Lipman, posteriormente elencam-se os fatores e o processo 
de sua chegada ao Brasil.   

Palavras-Chave: Filosofia para crianças. Matthew Lipman. Jogos teatrais. 

ADULTO 
Pessoa que em toda coisa que fala, vem primeiro ela. 

Andrés Felipe Bedoya, 8 anos 
(in NARANJO, 2013) 

 

INTRODUÇÃO  

Essa definição de Bedoya está presente na obra Casa das Estrelas, organizada por Javier 

Naranjo (2013), que reúne definições de crianças a respeito de algumas palavras. A definição 

dada à palavra “adulto” provoca a reflexão sobre o modo como o adulto pensa a infância, as 

crianças e seu processo formativo, como nos relacionamos com sua forma de conhecer e estar 

no mundo? Sempre a partir do adulto, daquilo que é necessário à infância, à criança: o modo 

como deve pensar, como deve agir, o que deve fazer, como deve fazer.  

O encontro com o olhar das crianças sobre o mundo, proporcionado pelo livro de 

Naranjo, reforça a importância da retomada histórica do modo como principia a prática de 

filosofia para crianças, tanto para identificar de que lugar histórico surgem as inquietações e a 

 
1Doutora em Educação (UFPR),Professora colaboradora -  Licenciatura em Pedagogia  Unespar-Campus 
Paranaguá,Professora Formadora - Licenciatura em Pedagogia EaD/ UFPR. Coordenadora Pedagógica de Estágios 
- Colégio Estadual do Paraná/SEED-PR.   
2Doutorando em Educação – Unisinos – RS, Graduado em Filosofia – Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia, 
Coordenador do Serviço de Orientação Pedagógica do Colégio Medianeira – Curitiba-PR, Professor de Filosofia 
da Secretaria Estadual de Educação do Paraná/SEED-PR.  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 2, fev. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

2 

problemática aqui levantada, quanto para contrapor e problematizar outras propostas possíveis 

de prática filosófica com as crianças. 

Assim, neste artigo pretende-se apresentar uma breve caracterização da metodologia da 

Comunidade de Investigação, assim como, apresentado de que modo houve a inserção do 

programa de Filosofia para Crianças de Matthew Lipman no Brasil, considerando os aspectos 

históricos que possibilitaram sua adoção. 

O SURGIMENTO DO PROGRAMA FILOSOFIA PARA CRIANÇAS 

A proposta de ensinar filosofia para crianças principia na década de 1960 com o professor 

Matthew Lipman, na Universidade de Columbia, nos Estados Unidos da América. Em sua obra 

Filosofia vai à escola (1990) o autor relata sua preocupação de empreender uma reforma 

educacional de modo a tornar o pensamento o cerne da educação, reformulando assim os 

currículos visando o desenvolvimento de um pensamento mais racional, em detrimento de uma 

educação preocupada apenas com a memorização de conhecimentos.  

Essa preocupação de ordem pedagógico-cognitiva ficou evidente para ele ao ministrar 

aulas na Universidade de Columbia, percebendo que seus alunos do primeiro ano de graduação 

tinham muita dificuldade de compreensão da lógica, este fato o levou a concluir que o curso de 

lógica que estava ministrando não auxiliava na melhora das habilidades cognitivas dos jovens. 

Para que isso ocorresse elas precisavam ser estimuladas desde cedo. Lipman (1998) relata que 

em 1969, após anos ensinando Introdução à Lógica para estudantes universitários, questiona, 

Qual possível benefício meus alunos obtinham ao estudar as regras para determinar a 
validade dos silogismos ou ao aprender a construir orações contra positivas. Eles 
realmente raciocinavam melhor como resultado de estudar lógica? Não estariam seus 
hábitos linguísticos e psicológicos já tão firmemente estabelecidos que qualquer tipo de 
prática ou instrução no raciocínio chegava tarde demais? (LIPMAN, 1998, p. 21).  

A questão referente a qual o tempo oportuno para iniciar o ensino de lógica o 

acompanhou na construção do programa, mas foi apenas em 1972 que comprovou seu 

diagnóstico, na Universidade de MontClair, em Nova Jersey, ao fazer testes com crianças e 

jovens constatando que as “habilidades de raciocínio” dos calouros na universidade não se 

diferenciavam substancialmente das encontradas em alunos de sexta série do ensino 

fundamental, ambos grupos apresentavam as mesmas dificuldades (LIPMAN, 1990).  

Outro aspecto que se mostrou problemático para o filósofo foi a relação das crianças com 

a linguagem, percebendo o cuidado que elas têm com o que falam, atentando-se para as palavras 

e seus sentidos, pois vão se apropriando delas processualmente, através da interação com seus 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 2, fev. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

3 

familiares e nesse processo estão sempre intrigadas com aquilo que a elas se apresenta. Nesse 

sentido, indica ser necessário que a educação se atente a fomentar uma prática com a língua que 

dote a criança com as operações básicas, ou seja, que desenvolva sua competência linguística de 

forma que, posteriormente, ela possa servir-se de maneira adequada da linguagem para 

expressar-se (Lipman, p. 121, 124; 1995, p. 80).  

Estes elementos vão permear o processo de desenvolvimento de sua proposta, cujo cerne 

está no fato de tornar o pensar sempre “melhor” na criança, por meio de um programa que 

indique habilidades de pensamento que as capacite a lidarem de modo efetivo com suas tarefas 

cognitivas na vida adulta, ou seja, por meio das experiências de pensar de modo ordenado 

proporcionadas na sala de aula, por meio da Comunidade de Investigação. 

 Partindo desta base, a fim de comprovar a importância da filosofia para a melhora dos 

estudantes, quantitativamente, realiza testes em dois grupos de controle, na década de 1970, que 

tinham duas aulas semanais de filosofia por um período de nove semanas. Todas as crianças 

foram submetidas a um pré e um pós teste, a fim de analisar quantitativamente a melhora de 

rendimento e dos resultados delas e o desenvolvimento de suas habilidades e competências 

linguísticas e lógicas. Entretanto, isso dado a partir de um descolamento dos conhecimentos e 

conceitos filosóficos produzidos, o autor entendia que não precisavam ser citados filósofos e 

suas compreensões sobre determinado assunto ou problema, dado que as crianças eram muito 

novas para isso, seus testes focavam apenas na apreensão da estrutura lógica do pensar3. 

Após validar, mediante seus testes, a efetividade da prática de filosofia como 

possibilitadora de um pensar mais racional e ambicionando a expansão do Programa pelo 

mundo, Lipman (1990) funda, em 1973, juntamente com um grupo de colaboradores, o Institute 

for the Advancement of Philosophy for Children (IAPC), em Upper Montclair, Nova Jersey. 

Desenvolvem em conjunto o currículo do Programa de Filosofia para Crianças (PFC) e iniciam 

a oferta de cursos de curta duração, intensivos que visam capacitar professores através da 

imersão na prática de Filosofia para Crianças.  

Aqui percebe-se um divisor de águas, pois, teoricamente, no âmbito pedagógico-

cognitivo, o mérito lipmaniano é evidente ao problematizar a configuração da prática 

educacional, busca fomentar a atenção às crianças e as suas especificidades. Principalmente no 

que diz respeito ao seu desenvolvimento e apreensão da linguagem e do pensar, seus 

questionamentos e indicações são promotoras da discussão sobre o potencial infantil para 

 
3 Para mais reflexões críticas nesse sentido é possível ler a obra de Silveira (2001). 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 2, fev. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

4 

filosofar, entretanto, suas bases teóricas o levam a, na viabilização de um currículo e uma prática 

filosófica com crianças, torná-la tão mecânica e técnica quanto aquilo que ele próprio condena 

(LIPMAN, 1990, 1995; LIPMAN, SHARP, OCANYAN, 2001).  

Isso fica claro no currículo “próprio” para crianças que irá propor. Este tem como base a 

utilização de um recurso que o filósofo considerava ter mais entrada no meio infantil: as 

histórias, escritas sob o gênero de novelas. Elas surgem com o intuito de apresentar às crianças 

como protagonistas de investigações que, interagindo com outras crianças, questionam, 

problematizam e encontram respostas e soluções para seus problemas (LIPMAN, 1990; 2001); 

no entanto, as novelas são apenas um pretexto para levar as crianças à apreensão da lógica 

formal através de atividades conduzidas pelo(a) professor(a) em sala de aula realizadas após a 

leitura e discussão, o que fica evidente ao analisar os manuais orientadores elaborados por 

Lipman que acompanham as novelas (LIPMAN, 1997; LIPMAN, SHARP,1997).  

Estes manuais destinados aos professores tinham como intuito direcionar a prática do(a) 

professor(a) de condução das discussões com as crianças, trazendo sugestões de exercícios de 

lógica e linguagem de modo a instrumentalizar as crianças no domínio do pensar ordenado 

racionalmente, compreendendo que cabe à filosofia o desenvolvimento do pensamento em 

detrimento da transmissão dos conhecimentos por ela produzidos, pois defende que sua 

organização, assim como a de outras áreas do conhecimento, não deve seguir a explanação de 

uma sequência de descobertas, mas sim a apropriação da sua lógica, do modo como estrutura 

seus conhecimentos (LIPMAN, 2001). 

O filósofo (LIPMAN, 1990, p. 150) expõe que os planos de discussão que o material traz 

podem tanto fomentar discussões acerca das ideias principais do episódio da novela, quanto 

aspectos considerados secundários, mas tendo sempre como objetivo que os alunos 

desenvolvam conceitos e estabeleçam “conexões e distinções necessárias”. A utilização deste 

material é considerada fundamental por ele, pois os professores aplicadores do PFC não são 

formados na área, mas são acompanhados por monitores da filosofia, que os orientam na 

aplicação do programa em sala de aula, por isso os manuais se encarregam de fornecer exercícios 

prontos e planos de discussão de modo a orientar o desenvolvimento da aula (Lipman, 1990, p. 

207).  

Este modelo educacional proposto por ele tem a ver com sua compreensão do que seja a 

educação e do fato de considerar a escola responsável por um ensino que proporcione às crianças 

experiências significativas de pensar em sala de aula, de modo a desenvolverem o pensar crítico, 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 2, fev. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

5 

criativo e cuidadoso e, futuramente, aplicarem-no em suas vidas, considerando que “quanto 

mais habilmente as crianças fazem inferências, identificam relações, distinguem, associam, 

avaliam, definem e questionam, mais ricas são as totalidades de significado que elas são capazes 

de extrair de sua experiência” (Lipman, 1990, p. 122), deste modo reconhece a experiência como 

um “minério bruto”:  

Quanto mais poderosas as técnicas de refinamento, mais efetivamente os metais puros 
são extraídos do cascalho. O cultivo de habilidades de raciocínio é o caminho mais 
promissor se o nosso objetivo for o de ajudar as crianças a descobrirem o que torna sua 
experiência significante (Lipman, 1990, p. 122).  
 

As escolhas feitas por ele para a delimitação do seu PFC se justificam pela sua base 

epistemológica pautada no pragmatismo de John Dewey que, segundo Lipman, foi quem previu, 

na modernidade,  

Que a Filosofia tinha que ser definida como o cultivo do pensamento, ao invés de 
transmissão de conhecimento, que não poderia haver diferença entre o método pelo 
qual os professores eram ensinados e o método pelo qual seria esperado que eles 
ensinassem; que a lógica de uma disciplina não devia ser confundida com a sequência 
das descobertas que constituíram sua compreensão; que a reflexão do estudante é 
melhor estimulada pela experiência viva que por um texto desidratado, formalmente 
organizado; que nada melhor que a discussão disciplinada para aguçar e aperfeiçoar o 
raciocínio e que as habilidades de raciocínio são essenciais para ler e escrever com 
sucesso; e que a alternativa para não doutrinar os estudantes está em ajudá-los a refletir 
efetivamente sobre os valores que constantemente são impostos a eles. (LIPMAN,1990, 
p. 20). 

Importante ressaltar que a aplicação da proposta deveria se dar a partir da adoção 

completa do Programa comercializado no mundo todo, o que pressupunha a contratação do 

treinamento e acompanhamento de monitores do PFC, a aquisição das novelas e manuais, a 

aplicação da metodologia da Comunidade de Investigação (CI) através da leitura das novelas, 

discussão e a realização das atividades sugeridas, ou seja, foi marcada fortemente por um viés 

mercadológico. 

A METODOLOGIA DA COMUNIDADE DE INVESTIGAÇÃO 

 A metodologia do PFC está pautada em uma “Comunidade de Investigação” (CI) que 

se configura como ambiente de troca e discussão entre as crianças, de modo a proporcionar a 

elas um espaço para desenvolverem suas habilidades de pensamento que, para Lipman, estava 

diretamente relacionado com a aquisição da capacidade linguística através de exercícios 

técnicos.  

A ideia de uma CI advém de Charles Sanders Peirce, que considerava que os cientistas 

por se pautarem em procedimentos semelhantes a fim de empreender uma pesquisa formavam 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 2, fev. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

6 

uma espécie de “comunidade” em prol de um objetivo comum, assim, propõe que a sala de aula 

seja “convertida em uma comunidade de investigação” (LIPMAN, 1995, p. 31), em que juntas as 

crianças desenvolvam seu pensar.  

Conduzida pelo professor, ela possui um itinerário a ser seguido: primeiramente realiza-

se a leitura de um capítulo da novela filosófica do PFC, em seguida o professor faz o 

levantamento de questões e/ou perguntas que o texto suscitou (podendo agrupá-las por 

temática, posições ou padrão de argumentação), servindo-se das indicações que estão no manual 

de apoio. Após, as crianças definem o que será investigado naquele momento em sala de aula.  

Ao iniciar a discussão, estimula-se a participação de todos, é o momento da investigação, 

as perguntas vão sendo postas e respondidas pelas crianças, dialogando com seus pares. As 

exposições, discordâncias e opiniões devem ser todas argumentadas sendo o papel do professor, 

com objetivo de desenvolver o “pensar melhor” das crianças, pedir boas razões, buscar 

coerência, pedir definições e razões, indicar falácias, ou seja, “orquestrar” a discussão filosófica 

(LIPMAN, SHARP, OSCANYAN, 2001). Esse processo culmina ou com a pausa da discussão 

para continuar na aula seguinte ou com a resolução de algum exercício sugerido nos manuais 

dos professores, em sua maioria exercícios de lógica a serem resolvidos, como modo de “treinar” 

nas crianças as habilidades (LIPMAN; SHARP, 1997).  

Lipman (2001) afirma que seu objetivo era ajudar as crianças a pensarem por si mesmas 

a partir da implantação do PFC na educação básica para que assim desenvolvessem um 

pensamento melhor, que fosse “mais lógico, mais coerente, mais produtivo, mais bem 

sucedido”, considerando que “a filosofia implica aprender a pensar sobre uma disciplina e, ao 

mesmo tempo, aprender a pensar auto corretivamente sobre o nosso próprio pensar”, sendo que 

ela oferece “um modelo de vida mais racional”, que faz com que aquilo que passa por nós seja 

sempre analisado, ou seja, “o ato metacognitivo é o que torna possível a autocorreção” (Lipman, 

2001, p. 81).  

Nesse sentido há que se considerar que a proposta lipmaniana se alinha com uma 

investigação educacional que desde Descartes tem como foco um processo que conduza à 

racionalidade abstrata e formal, em detrimento da espontaneidade criativa, da cognição 

mimética e da expressão (BUCK-MORSS, 2002, p. 314); seu pensamento reflete, no eixo do 

desenvolvimento ontogenético, a suposição da história-como-progresso, considerada por 

Benjamin (2012) como a marca da falsa consciência burguesa ao manter-se o interesse sobre o 

desenvolvimento sequencial das etapas da razão formal, abstrata, em detrimento daquilo que se 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 2, fev. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

7 

“perde no caminho”, segundo o filósofo deveria ser o foco da atenção na educação, como coloca 

Walter Benjamin (2009).  

Torna-se importante considerar que Lipman propõe com a filosofia a formação de um 

investigador, pois considera que a “filosofia é investigação conceitual, que é a investigação na 

sua forma mais pura e essencial” (LIPMAN, 1990, p. 60), condenando, deste modo, as 

concepções que tem na base de sua educação “as funções cognitivas” e a “decoreba”, e nos quais 

as “habilidades de análise e avaliação formam o exaltado vértice”. Entretanto, percebemos no 

seu programa, que defende a necessidade de adotar o desenvolvimento de “habilidades analíticas 

em todos os níveis de currículo”, apenas mais uma ação de instrumentalização da educação, pois 

traz em seu bojo um esvaziamento de conhecimentos, focando no trabalho com a lógica formal, 

na apreensão de uma estrutura (SILVEIRA, 2001).  

O ensino do PFC é na verdade investigação e pesquisa, segundo o autor, dado que a 

aprendizagem ocorre apenas através do “espírito da descoberta que prevaleceu quando foi 

descoberta ou mesmo o espírito de invenção de quando foi inventada” (LIPMAN, 1990, p. 38); 

contudo, o que Lipman parece negligenciar é que o processo de descobertas e invenções sempre 

esteve atrelado aos conhecimentos, às descobertas e às invenções anteriormente feitas pelo ser 

humano às quais temos acesso através das produções humanas, sejam elas livros, obras de arte, 

conhecimento científico, de modo que este conhecimento produzido não pode ser deixado de 

lado, mas é pré-requisito para a investigação e consequentemente, descoberta e invenção. 

Além dessa sua proposta compreender o papel da educação como pesquisa, 

secundarizando o papel do ensino dentro da escola, ignora também o fato de que a pesquisa, 

para ser realizada, requer a incursão no desconhecido sem prescindir dos conhecimentos até ali 

produzidos, o que pode levar a recair numa “pseudopesquisa” (SAVIANI, 2018). Essa 

compreensão lipmaniana tem como base a teoria de John Dewey e sua relação com o movimento 

Escola Nova que propõem o deslocamento do foco do ensino dos métodos de transmissão do 

conhecimento (característico da escola dita “tradicional”) para os processos de obtenção de 

conhecimentos, estruturando a prática em passos estabelecidos que subentendem:  

Uma atividade (1º passo) que, suscitando determinado problema (2º passo), provocaria 
o levantamento dos dados (3º passo), a partir dos quais seriam formuladas as hipóteses 
(4º passo) explicativas do problema em questão, empreendendo alunos e professores, 
conjuntamente, a experimentação (5º passo), que permitiria confirmar ou rejeitar as 
hipóteses formuladas. (SAVIANI, 2018, p. 37). 

A adesão de Lipman (2001) ao movimento escolanovista, se apropriando da metodologia 

sugerida, instaura um problema que não tem a ver com a prática e seu passo a passo, mas com 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 2, fev. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

8 

o pano de fundo e a base epistemológica: de modo que, ver a educação a partir de uma 

perspectiva instrumentalista empobrece a formação das crianças esvaziando-as de compreensão 

histórica, social e cultural. Por isso, torna-se importante ressaltar que esse caráter 

pseudocientífico está relacionado de antemão à compreensão acerca de qual seja a função 

educativa da escola: ao pensá-la como espaço de formação “racional” da criança, aliena-a do seu 

caráter social e de sua função de socialização do conhecimento (LOPES, 1999; KRAMER, 

2009a).  

Reconhecer as provocações e proposições lipmanianas em busca de um processo 

formativo que proporcione às crianças interação com seus pares no processo de reflexão 

filosófico são méritos de sua ousadia propositiva, entretanto há que se problematizar estes 

aspectos a fim de não tencionar a vara de um lado para outro, ora focando na transmissão de 

conhecimentos ora na liberdade reflexiva do estudante beirando ao espontaneísmo, mas sim 

pensar num processo que garanta à criança tanto o acesso aos conhecimentos produzidos, 

quanto a possibilidade de filosofar.  

Do mesmo modo, a compreensão generalista que Lipman tem da infância é 

problemática, pois considera que todos os seres humanos pertencentes a esta faixa etária são 

idênticos ou estão na mesma fase de desenvolvimento, não se atentando para as nuances sociais 

e culturais ao negligenciar os carecimentos dessa fase da vida ignoram-se também as múltiplas 

infâncias. Até porque, apesar de, com suas novelas, procurar mostrar às crianças que elas podem 

e devem investigar e questionar por si próprias, entre seus pares, o foco está na apreensão da 

lógica formal, nas habilidades de pensamento e não nas problematizações próprias da infância 

(LIPMAN, 1990; SILVEIRA, 2001; MATTHEWS, 2001), assim como não considera as 

especificidades da infância e da criança nos diferentes lugares do mundo, pois, pela 

obrigatoriedade de utilização do material e suas adequações mínimas ao local e sua cultura, 

desloca a criança de sua realidade, de seus carecimentos e anseios. Como colocam Sarmento e 

Pinto (1997, p. 17) não se pode desconsiderar que,  

“ser criança” varia entre as sociedades, culturas e comunidades, pode variar no interior 
da fratria de uma mesma família e varia de acordo com a estratificação social. Do 
mesmo modo, varia com a duração histórica e com a definição institucional da infância 
dominante em cada época.  

Apesar destes elementos problemáticos, principalmente em relação ao aspecto cultural e 

seu caráter mercadológico, essa proposta ainda assim propagou-se pelo mundo e encontrou 

adesão em diversas instituições, inclusive nas brasileiras. Deste modo, torna-se importante 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 2, fev. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

9 

reconhecer em que contexto ela chega ao Brasil e porque encontra um espaço tão aberto à sua 

inserção e aplicação.  

O PROGRAMA DE FILOSOFIA PARA CRIANÇAS NA ESCOLA BRASILEIRA  

Para entender como este programa norte-americano ganha espaço no Brasil é necessário 

fazer um breve resgate histórico sobre o ensino de filosofia aqui, perpassando sua presença em 

todos os níveis da educação básica nacional, pois há intrínseca relação entre a luta pela presença 

dela no ensino médio, por exemplo, com sua implantação na escola fundamental.  

Desde o período colonial a filosofia estava presente na educação nacional (apenas na 

escola secundária), mas sempre oscilando, ora no currículo, como disciplina, ora como tema 

transversal. Com o processo de reforma do ensino, empreendido via Lei nº 5.692, de 1971, 

conhecidamente de caráter tecnicista, que retirava as humanidades do currículo, priorizando a 

formação técnico profissionalizante - a filosofia pouco a pouco foi sendo retirada do espaço 

escolar. Neste momento histórico os professores de filosofia empreenderam uma longa luta para 

seu retorno, que, segundo Rodrigo (2009, p. 8) só foi reintroduzida em 1980 “no ensino 

secundário, mas pontualmente – uma vez que isso ocorreu por iniciativa das Secretarias 

Estaduais – e em caráter precário, quer dizer, como disciplina optativa”.  

Silveira (2001) relata que o processo de luta dos professores pelo retorno da filosofia foi 

tomando corpo e acabou se tornando um movimento de amplitude nacional em prol do retorno 

da filosofia ao currículo, como disciplina:  

No seio deste movimento reivindicatório foram realizados inúmeros encontros 
nacionais e regionais em várias partes do país, nos quais eram debatidos, entre outros 
temas, o papel que a filosofia deveria desempenhar na escola e na sociedade. A esse 
respeito, acabou tornando-se hegemônica a posição dos que defendiam que a disciplina 
deveria romper com os padrões convencionais em que vinha sendo ministrada antes de 
sua exclusão do currículo e assumir um caráter mais crítico e problematizador, fazendo 
dos problemas apresentados pela realidade brasileira o principal objeto da reflexão em 
sala de aula. (Silveira, 2001, p. 28-29, grifo nosso). 

O autor levanta a hipótese de que essa visão do papel da filosofia, então difundida no 

Brasil, encontrou identificação com a proposta lipmaniana, ou seja, “é possível que, pelo menos 

num primeiro momento, acreditassem que se tratava de uma ‘filosofia crítica’” (Silveira, 2001, 

p. 30), e que ela fortaleceria a presença da filosofia na escola, pelo seu caráter questionador e de 

promoção do diálogo.  

Nesse momento histórico o país passava por um processo de redemocratização, que, com 

todas as suas contradições e disputas de poder, ansiava por romper com as práticas do período 

da ditadura civil-militar e seu Estado de Segurança Nacional, sendo que as discussões em defesa 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 2, fev. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

10 

da filosofia a apontavam como possibilidade de formação crítica e problematizadora, o que 

correspondia àquilo que a sociedade civil desejava. 

Outro fator significativo para essa receptividade na educação nacional era a luta contra 

o abandono de uma pedagogia tecnicista, cujas discussões e propostas oscilavam entre o retorno 

da pedagogia tradicional e as propostas da Escola Nova. Neste sentido, por sua base em John 

Dewey e tendo um caráter mais espontâneo e menos focado na transmissão de conteúdos, 

mostrou-se como uma solução para os impasses, ignorando-se que, em certa medida, esta 

proposta visa a uma instrumentalização do pensamento apenas, deixando a criança hábil 

logicamente, entretanto sem arcabouço de conhecimentos para contrapor à sua realidade. É 

neste contexto que a Proposta de Filosofia para Crianças de Matthew Lipman chega ao Brasil, 

através de Catherine Young Silva, graduada em Filosofia pela PUC-SP e pela USP, que 

conheceu o programa de Lipman através de uma matéria de jornal que a levou a cursar o 

mestrado do IAPC, nos Estados Unidos da América, em 1984, com Matthew Lipman.  

Neste mesmo ano, Catherine e um grupo de professores inicia a leitura e estudo do 

método criado por Lipman e também a tradução e adaptação da primeira novela filosófica, que 

em português intitula-se A descoberta de Ari dos Teles. Sua primeira aplicação se deu no mesmo 

ano, no Instituto de Idiomas Yázigi, em São Paulo, com um grupo de crianças, mas não 

prosseguiu “devido à dificuldade de adequar os horários às possibilidades das crianças” 

(SILVEIRA, 2001, p. 22). Para viabilizar a implantação do PFC no Brasil e a capacitação de 

professores, foi criado, em 1985, o Centro Brasileiro de Filosofia para Crianças (CBFC), que 

tinha como objetivos,  

a) aplicar o programa de Filosofia para Crianças como desenvolvido pelo Institute for 
the Advancement of Philosophy for Children do Montclair State College, Upper 
Montclair, New Jersey, Estados Unidos.  

b) seguir as recomendações do mesmo Instituto, a fim de resguardar a integridade 
filosófica e metodológica do programa de Filosofia para Crianças, mantendo a 
exclusividade de sua representação no Brasil.  

c) formar pessoal especializado no treinamento e orientação para aplicação do 
programa.  

d) produzir, publicar, promover e distribuir os materiais educativos referentes ao 
programa.  

e) firmar convênios com os estabelecimentos de ensino e com órgãos federais, estaduais 
e municipais de educação e outras instituições a fim de realizar cursos de treinamento 
e implantar o programa.  

f) promover a formação de seções regionais no Brasil, com as mesmas finalidades do 
Centro  (Silveira, p. 23). 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 2, fev. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

11 

Esse processo de institucionalização rendeu seus frutos que, com a repercussão nos meios 

educacionais e na imprensa brasileira, levou à descentralização da coordenação do PFC para 

assim atender às demandas que surgiam em todo Brasil. Neste momento fundam-se filiais e 

núcleos regionais para representar o CBFC que, apesar da certa autonomia adquirida, deviam 

“seguir fielmente as diretrizes originais da proposta”, o que “significava respeitar as orientações 

do Centro Brasileiro e utilizar apenas os materiais didáticos (livros-textos e manuais) por eles 

traduzidos e comercializados com exclusividade” (Silveira, 2001, p. 24).  

O processo de descentralização que ocorreu no Brasil culminou na fundação de centros 

regionais em São Paulo-SP, Ribeirão Preto-SP, Campinas-SP, Curitiba-PR, Florianópolis-SC, 

Belo Horizonte-MG, Cuiabá-MT e São Luís-MA, todos dispostos a seguirem as regras do 

Programa. Estes Centros tornam-se os responsáveis por ampliar a atuação do programa no 

Brasil, agenciando órgãos públicos para implantá-lo nas escolas; são exemplos de órgãos que 

aderiram às Secretarias de Educação dos estados de São Paulo, Santa Catarina e Paraná, e às 

secretarias e departamentos de educação de alguns municípios brasileiros. Importante ressaltar 

que estes órgãos adquiriam os materiais traduzidos de filosofia, assim como pagavam pelos 

cursos de capacitação e treinamento e pela monitoria e, por isso, o programa teve menor entrada 

nas escolas públicas brasileiras e mais aceitação nas particulares (ao contrário do que ocorria 

nos outros países).  

Na cidade de São Paulo, foi o professor Marco Antônio Lorieri que representou o CBFC 

e, como professor da PUC/SP, ministrou a disciplina de filosofia para crianças aos estudantes 

do curso de Pedagogia, o que possibilitou maior divulgação do programa na cidade. Implantou 

e coordenou o curso de pós graduação “Educação para o Pensar”, com base na proposta 

lipmaniana relacionando-a com abordagens filosóficas modernas e pós-modernas, assim como 

com a epistemologia genética e psicologia sócio-histórico-cultural.  

Em 1989, é fundado em Florianópolis, Santa Catarina, o Centro Catarinense de Filosofia 

para Crianças por Silvio Wonsovicz e Abraão Yushow, atuando inicialmente na implantação 

do PFC e formação de professores e desenvolvendo ao longo dos anos seus materiais e 

metodologia. Atualmente o Centro possui materiais próprios, publicados pela sua editora, 

denominada Sophos, tanto de filosofia para crianças como de outras disciplinas partindo de uma 

metodologia filosófica, ministrando formações e atendendo, atualmente o Brasil todo. Conta 

também com a publicação do Jornal Corujinha e programas como o “Café com ideias”.  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 2, fev. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

12 

A Universidade Federal do Mato Grosso (UFMG/MT), sob coordenação do professor 

Peter Büttner, nos anos de 1990, funda um grupo de estudo dedicado à pesquisa do ensino de 

filosofia desde a formação básica, o PROPHIL. Através desse grupo foram promovidos cursos 

básicos para professores do ensino fundamental e médio do estado do Mato Grosso, envolveu 

em média 70 escolas no projeto, assim como desenvolveu a pesquisa em torno desta proposta, 

desde monografias até pesquisas em nível de pós-graduação. 

José Auri Cunha representa o CBFC na cidade de Campinas, São Paulo, atuando tanto 

dentro da universidade, PUC-Campinas, ministrando a disciplina nos cursos de licenciatura 

em geral, quanto no curso de pós-graduação em filosofia, assim como promove cursos de 

extensão com objetivo de formar os profissionais que atuem na educação infantil e fundamental, 

o que promove a implantação prática do PFC, na década de 1990, em mais de quarenta escolas, 

de maneira interdisciplinar.  

A professora Angélica Sátiro foi a responsável pela implantação em Belo Horizonte, 

Minas Gerais, primeiramente no Colégio Pitágoras, onde atuava. Esta rede particular 

disseminou o PFC em todas as suas unidades, tornando-a seu “carro-chefe”. A partir do ano de 

1995 o projeto se disseminou pela capital chegando a atingir milhares de crianças. Em Curitiba, 

Paraná, desde 1995, sob a coordenação do professor Darcísio Muraro, o Centro Brasileiro de 

Filosofia desenvolve práticas de formação de professores e divulgação da proposta de filosofia 

para crianças, tanto em escolas públicas quanto privadas. Hoje denominado Instituto de 

Filosofia e Educação para o Pensar, ministra seus cursos e também possui material didático 

próprio.  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Para finalizar, após esta incursão histórica e nas ideias pedagógicas, é fundamental 

ressaltar que ainda hoje perduram práticas em escolas públicas brasileiras derivadas dessa 

proposta inicial, sendo que alguns municípios ainda a mantêm no currículo, entretanto, a 

filosofia tornou-se presente, com mais frequência, nos anos iniciais do ensino fundamental nas 

escolas privadas, como um diferencial de mercado, levando à produção de material diverso pelas 

grandes editoras, oscilando o foco destes que ora está sob ensino de valores, ora sob o ensino de 

história da filosofia. 

A análise da trajetória do Programa de Filosofia para Crianças revela um cenário 

ambivalente: por um lado deve-se reconhecer o mérito de Matthew Lipman ao questionar a 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 2, fev. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

13 

ausência da filosofia desde a formação das crianças, reconhecendo-as como sujeito capaz de 

reflexão, por outro, é imperativo apontar as limitações de sua proposta pedagógica. Ao centrar-

se no treinamento de habilidades lógicas e na "autocorreção" do pensamento, o PFC alinha-se a 

uma racionalidade instrumental que esvazia a filosofia de seu conteúdo histórico e cultural, 

transformando a sala de aula em um espaço de treino técnico, e não de experiência plena Zanini, 

2019). 

No contexto brasileiro, a inserção do Programa reflete as contradições de nossa própria 

história educacional. Embora tenha surgido em meio aos anseios de redemocratização e crítica 

ao tecnicismo, a "filosofia para crianças" acabou servindo como diferencial de mercado para 

escolas particulares, mantendo-se distante da realidade da escola pública e dos verdadeiros 

"carecimentos" das crianças brasileiras, marcadas por desigualdades sociais profundas. 

Conclui-se, portanto, que a presença da filosofia nos anos iniciais não deve limitar-se à 

reprodução de manuais ou exercícios de lógica formal. É necessário superar a visão de "programa 

de ensino" para alcançar uma autêntica educação filosófica, aspectos problematizados em 

pesquisa que, em diálogo com o filósofo Walter Benjamin (2009) propõe que se garanta a criança 

não apenas "pense melhor" segundo regras pré-estabelecidas, mas que possa construir sua 

própria voz e compreender o mundo através da apropriação crítica da cultura e da história. 

REFERÊNCIAS 

BENJAMIN, Walter. A capacidade mimética. In: AXELOS, Kostas et all. Humanismo e 
comunicação de massa. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1970.  

BENJAMIN, Walter. Reflexões sobre a criança, o brinquedo e a educação. São Paulo: Editora 
34, 2009. 

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da 
cultura. 8. Ed. (Obras Escolhidas, v. 1). São Paulo: Brasiliense, 2012.  

BUCK-MORSS, Susan. Dialética do Olhar: Walter Benjamin e o projeto das passagens. 
Tradução de Ana Luiza de Andrade; revisão técnica de David Lopes da Silva. Belo Horizonte: 
UFMG; Chapecó: Editora Universitária Argos, 2002 

GAGNEBIN, Jeanne Marie. Sete Aulas sobre linguagem, memória e história. Riode Janeiro, 
Imago, 2005.  

GALEANO, Eduardo. De pernas pro ar: a escola do mundo ao avesso. PortoAlegre: LP&M, 
2018. 

HELLER, Agnes. A filosofia radical. São Paulo: Brasiliense, 1983.  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 2, fev. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

14 

KRAMER, Sonia. Que é básico na escola básica? Contribuições para o debate sobre o papel da 
escola na vida social e na cultura. In: KRAMER, Sonia; LEITE, Maria Isabel. Infância e 
produção cultural. Campinas: Papirus, 2009. 

LIPMAN, Matthew. Filosofia vai à escola. São Paulo: Summus Editorial, 1990.  

O pensar na educação. Tradução de: PERPÉTUO, Ann Mary F. Petrópolis: Vozes, 1995.  

LIPMAN, Matthew. Issao e Guga. 2 ed. São Paulo: Difusão de Educação e Cultura, 1997. 

LIPMAN, Matthew. Como nasceu filosofia para crianças. In: KOHAN, Walter Omar; 
WUENSCH, Ana Míriam. Filosofia para crianças: a tentativa pioneira de Matthew Lipman. 
Petrópolis: Vozes, 1998. 

LIPMAN, Matthew; SHARP, Ann Margaret; OSCANYAN, Frederick S. A filosofia na sala 
de aula. São Paulo: Nova Alexandria, 2001. 

LOPES, Alice Ribeiro Casimiro. Conhecimento escolar: ciência e cotidiano. Rio de Janeiro: 
EdUERJ, 1999.   

MATTHEWS, Gareth B. A Filosofia e a Criança. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

NARANJO, Javier. A Casa das Estrelas: O Universo Contado Pelas Crianças. Rio de Janeiro: 
Foz, 2013. 

RODRIGO, Lidia Maria. Filosofia em sala de aula: teoria e prática para o ensino médio. 
Campinas: Autores Associados, 2009. 

SARMENTO, Manuel Jacinto; PINTO, Manuel. As crianças e a infância: definindo conceitos, 
delimitando o campo. In PINTO, Manuel; SARMENTO, Manuel Jacinto (coord.). As 
crianças: contextos e identidades. Braga, Portugal: Centro de Estudos da Criança, 1997.  

SAVIANI, Demerval. Escola e Democracia. Campinas: Autores Associados, 2018. 

SILVEIRA, Renê José Trentin. A filosofia vai à escola? Contribuição para crítica do Programa 
de Filosofia para Crianças de Matthew Lipman. Campinas: Autores Associados, 2001.   

 


