
 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE       

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

1 

 
doi.org/10.51891/rease.v12i1.23898 

 

TEORIA DOS ARQUÉTIPOS E TARÔ NA NARRATIVA LITERÁRIA: A JORNADA 
DO ALQUIMISTA EM “O CASTELO DOS DESTINOS CRUZADOS”, DE ITALO 

CALVINO 

ARCHETYPAL THEORY AND TAROT IN LITERARY NARRATIVE: THE ALCHEMIST’S 
JOURNEY IN THE CASTLE OF CROSSED DESTINIES, BY ITALO CALVINO 

LA TEORÍA DE LOS ARQUETIPOS Y EL TAROT EN LA NARRATIVA LITERARIA: EL 
VIAJE DEL ALQUIMISTA EN EL CASTILLO DE LOS DESTINOS CRUZADOS, DE ITALO 

CALVINO 

Victor Gil Mazzoleni Reis1 

 
RESUMO: Este trabalho tem como objetivos identificar as imagens arquetípicas presentes na 
narrativa “História do alquimista que vendeu a alma”, conto que integra a obra O Castelo dos 
Destinos Cruzados, de Italo Calvino (1991), e compreender como elas se articulam para compor parte 
do processo de autoconhecimento do personagem principal (o alquimista). A obra é marcada pela 
integração do elemento verbal com imagens das cartas de tarô, conferindo-lhe um caráter 
multimodal (BARTHES, 2011). Para essa interpretação, recorro à teoria dos arquétipos de Jung 
(2014), aplicada ao estudo de narrativas literárias (ANAZ, 2020), visto que as cartas do tarô 
simbolizam imagens arquetípicas, ou seja, indicam padrões de comportamento universais, presentes 
no nosso inconsciente coletivo e que revelam identidades que se ressignificam (MISHLER, 1999) 
conforme o personagem interage com o meio. Assim, conseguimos, ao examinar a disposição das 
cartas e sua articulação com o texto, reconhecer que o alquimista era um jovem ambicioso que 
decidiu negociar com o diabo para enriquecer, em troca da alma de outras pessoas. As imagens 
arquetípicas (anima, sombra e self) identificadas apontam para a necessidade de autorreflexão para 
livrar-se do ego e seguir seu caminho rumo à individuação.  

Palavras-chave: Narrativa. O Castelo dos Destinos Cruzados. Italo Calvino. 

ABSTRACT: This study aims to identify the archetypal images present in the narrative “The 
Story of the Alchemist Who Sold His Soul”, a short story included in The Castle of Crossed Destinies, 
by Italo Calvino (1991), and to understand how these images are articulated to compose part of the 
main character’s (the alchemist’s) process of self-knowledge. The work is marked by the integration 
of verbal elements with images from tarot cards, giving it a multimodal character (BARTHES, 
2011). For this interpretation, I draw on Jung’s theory of archetypes (2014), as applied to the study 
of literary narratives (ANAZ, 2020), since tarot cards symbolize archetypal images—that is, they 
indicate universal patterns of behavior present in our collective unconscious and reveal identities 
that are re-signified (MISHLER, 1999) as the character interacts with the environment. Thus, by 
examining the arrangement of the cards and their articulation with the text, it is possible to 
recognize that the alchemist was an ambitious young man who decided to negotiate with the devil 
in order to become wealthy, in exchange for the souls of other people. The archetypal images 
identified (anima, shadow, and self) point to the need for self-reflection in order to free oneself 
from the ego and follow the path toward individuation. 

Keywords: Narrative. The Castle of Crossed Destinies. Italo Calvino.  

 
1 Doutorando em Linguística Aplicada na Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) e Professor EBTT de 
Língua Inglesa no Centro Federal de Educação Tecnológica Celso Suckow da Fonseca (CEFET/RJ).  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

2 

 

RESUMEN: Este trabajo tiene como objetivos identificar las imágenes arquetípicas presentes en la 
narrativa “Historia del alquimista que vendió el alma”, cuento que integra la obra El castillo de los 
destinos cruzados, de Italo Calvino (1991), y comprender cómo estas se articulan para conformar parte 
del proceso de autoconocimiento del personaje principal (el alquimista). La obra se caracteriza por 
la integración del elemento verbal con las imágenes de las cartas del tarot, lo que le confiere un 
carácter multimodal (BARTHES, 2011). Para esta interpretación, recurro a la teoría de los arquetipos 
de Jung (2014), aplicada al estudio de las narrativas literarias (ANAZ, 2020), dado que las cartas del 
tarot simbolizan imágenes arquetípicas, es decir, indican patrones de comportamiento universales 
presentes en nuestro inconsciente colectivo y revelan identidades que se resignifican (MISHLER, 
1999) a medida que el personaje interactúa con el entorno. De este modo, al examinar la disposición 
de las cartas y su articulación con el texto, es posible reconocer que el alquimista era un joven 
ambicioso que decidió negociar con el diablo para enriquecerse, a cambio del alma de otras personas. 
Las imágenes arquetípicas identificadas (ánima, sombra y self) señalan la necesidad de la 
autorreflexión para liberarse del ego y seguir su camino hacia la individuación. 

Palabras clave: Narrativa. El Castillo de los Destinos Cruzados. Italo Calvino.  

INTRODUÇÃO  

A narrativa é um gênero multimodal no qual organizamos temporalmente nossas 

experiências e construímos nossas identidades de acordo com determinado contexto. Seu 

estudo, cuja origem vem da antiguidade clássica, contempla diferentes finalidades, como: a 

realização de uma análise estrutural de sua constituição (LABOV; WALETZKY, 1967); a 

identificação, por um viés discursivo, dos processos de (res)significação das identidades dos 

indivíduos que participam da narrativa (MISHLER, 1999); e a compreensão acerca da existência 

humana a partir das ações narradas e suas implicações no comportamento dos indivíduos 

(POLKINGHORNE, 1989).  

  Seguindo a concepção de Polkinghorne (1988), a narrativa retrata as diferentes 

experiências humanas em seu contexto de atuação, refletindo comportamentos e ações que 

moldam nossa existência. Tais comportamentos constituem padrões que muitas vezes são 

compartilhados por culturas distintas, permeando o inconsciente coletivo das pessoas. A esses 

padrões, o psiquiatra suíço Carl Jung deu o nome de arquétipos. Jung (2014) observou que os 

diferentes arquétipos, como sombra, velho sábio, animus e anima, influenciam as crenças, 

motivações e atitudes dos indivíduos, e sua análise poderia auxiliar na compreensão de si 

mesmo, essencial para o caminho de autoconhecimento (individuação).  

  Nesse sentido, Anaz (2020) salienta que o estudo dos arquétipos, e seus desdobramentos 

no comportamento humano e na construção de identidades, também pode ser aplicado aos 

fenômenos culturais, como a literatura. A narrativa literária oferece a possibilidade de 

investigarmos as ações e identidades, contextualmente situadas, dos personagens através de 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

3 

imagens arquetípicas (manifestações concretas dos arquétipos), que, quando agrupadas, irão 

refletir o self, ou seja, como o indivíduo se vê na sociedade (GOFFMAN, 2002), componente 

necessário na jornada de autoconhecimento (REIS, 2023). 

  Indo ao encontro do estudo dos arquétipos na narrativa literária, proponho neste 

trabalho a análise do conto “História do alquimista que vendeu a alma”, da obra O Castelo dos 

Destinos Cruzados, do escritor italiano Italo Calvino (1991). Nesta coletânea, o autor constrói, 

para cada conto, uma narrativa multimodal (BARTHES, 2011), que conjuga a escrita com o 

imagético, baseada em tiragens do tarô. Assim, na história do alquimista, cada carta apresentada 

simboliza um acontecimento em sua vida, identificando padrões de comportamento 

(arquétipos) presentes em sua jornada rumo à totalidade (individuação), estágio este que só é 

conquistado quando o indivíduo vence a barreira do ego. Para auxiliar na interpretação das 

cartas do tarô, utilizei os trabalhos de renomados pesquisadores nesta arte oracular, como 

Nichols (2007), Naiff (2021) e Banzhaf (2023). Portanto, a narrativa do alquimista ambicioso 

que iremos acompanhar revela um caminho sinuoso, no qual ele terá que decidir se irá prezar 

pelos seus próprios interesses em detrimento dos demais. Exposto a tentações de diferentes 

naturezas, ele só terá duas alternativas viáveis: apegar-se ao ego ou livrar-se dele. 

O ATO DE NARRAR E A JORNADA DE AUTOCONHECIMENTO 

O gênero narrativo, que compreende o ato de contar histórias, vem sendo estudado desde 

a antiguidade clássica. Em Poética, Aristóteles estabeleceu, ao discorrer sobre a tragédia, a 

concepção de narrativa, compreendida como um todo (que possui início, meio e fim) que 

apresenta certa extensão. Para o filósofo, a narrativa deveria ser verossímil e estruturada de 

forma a envolver o público, segundo o seguinte percurso: apresentação, complicação, clímax e 

o desfecho. Tamanha foi a importância deste estudo pioneiro de Aristóteles para a construção 

de uma abordagem de análise sistemática do gênero narrativo que, até hoje, encontramos sua 

estrutura clássica na literatura e nas demais manifestações artísticas (VIEIRA, 2001; SOUZA, 

2010). 

Outro avanço nos estudos narrativos foi proposto, posteriormente, por Vladimir Propp 

em 1928. Seu trabalho propunha realizar uma análise morfológica dos contos de fada, explorando 

as funções dos personagens (VIEIRA, 2001). Labov e Waletzky (1967), em seu seminal trabalho, 

reconheceram a narrativa como um método de recapitular experiências passadas, caracterizado 

por possuir uma sequência verbal de orações organizadas temporalmente. Ainda na década de 

1960, Barthes (2011) ampliou os questionamentos sobre a narrativa ao reconhecer que esse gênero 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

4 

se manifesta em múltiplas modalidades e subgêneros, como de forma “oral ou escrita, pela 

imagem, fixa ou móvel, pelo gesto ou pela mistura ordenada de todas essas substâncias; está 

presente no mito, na lenda, na fábula, no conto, na comédia, na pantomima, na pintura [...]” (p. 

19).  

A década de 1970 foi palco de mudanças de paradigmas nos estudos linguísticos, 

semióticos e da psicologia cognitiva, influenciando também os trabalhos com narrativas, cujo 

foco de análise passou a orientar-se para uma concepção mais discursiva e contextual da 

linguagem. Seguindo essa perspectiva, de base sociointeracionista, Bruner (1987) reconheceu a 

narrativa como uma representação da realidade, formada por significados socialmente situados 

que (res)significam nossas identidades. O pesquisador, ainda, sublinhou que a narrativa pode 

ser expressa em múltiplos gêneros, como a poesia, o drama, o romance, o conto, lendas, entre 

outros, uma vez que reflete diferentes histórias de vida que são continuamente interpretadas 

em contextos distintos (BRUNER, 1997).   

Compartilhando das visões de Barthes e Bruner sobre a multiplicidade de gêneros e 

modalidades em que a narrativa se manifesta, Polkinghorne (1988) reforçou que a narrativa 

representa um conjunto de experiências humanas significativas e culturalmente situadas, 

mediadas pelo plano linguístico, nas quais nossas identidades são constantemente 

ressignificadas. Nesse sentido, as experiências refletem as ações que desempenhamos ao longo 

da vida em busca de sentido, e que, quando agrupadas, compreendem a existência humana. 

Assim, podemos observar como determinados comportamentos e experiências de indivíduos 

distintos podem estar presentes em narrativas de comunidades, épocas e lugares diferentes, a 

citar as mitológicas e as fábulas, que integram o arcabouço cultural de várias sociedades. 

Segundo o autor (1988, p. 11):  

[...] o significado narrativo opera de modo a dar forma a um propósito de vida e reúne 
ações cotidianas e eventos em unidades episódicas. A narrativa oferece um modelo para 
a compreensão de eventos passados na vida das pessoas e para o planejamento de ações 
futuras. Constitui o esquema primordial através do qual a existência humana adquire 
significado. Assim, o estudo dos seres humanos pelas ciências humanas deve focar no 
reino do significado em geral e no significado narrativo em particular.2 (Tradução de 
minha autoria) 

Assim, a narrativa atua como um meio pelo qual a existência humana adquire sentido, 

visto que, toda vez que contamos uma história, estamos reavaliando os significados das ações 

 
2 “[...] Narrative meaning functions to give form to the understanding of a purpose to life and to join everyday 
actions and events into episodic units. It provides a framework for understanding the past events of one’s life and 
for planning future actions. It is the primary scheme by means of which human existence is meaningful. Thus, 
the study of human beings by the human sciences needs to focus on the realm of meaning in general, and on 
narrative meaning in particular.”.  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

5 

passadas -e seus desdobramentos no presente- e antecipando possíveis resultados de projetos 

futuros (POLKINGHORNE, 1988). Ochs e Capps (1996) ratificam que o ato de narrar confere 

ao narrador uma oportunidade de refletir sobre os eventos apresentados, organizá-los de forma 

a fazer sentido para os interlocutores, e criar uma relação entre passado, presente e o mundo 

imaginário.  

A narrativa, portanto, ao refletir experiências e identidades comuns a indivíduos de 

diferentes culturas, tem o poder de transcender a linearidade do tempo e espaço, sendo 

continuamente recontada e adaptada (GREEN et al., 2019), admitindo-se que os significados, 

que conferem coerência e um senso de unidade à narrativa, são contextualmente situados 

(MISHLER, 1999; DE FINNA; GEORGAKOPOULOU, 2012). Essa característica é recorrente 

nas narrativas literárias, por exemplo, nas quais inquietações, mitos, ações e padrões de 

comportamentos -arquétipos- são frequentemente revisitados, com o intuito de fazer com que 

os interlocutores se identifiquem com as situações de vida que estão sendo narradas, que, 

segundo Campbell (2007), perfazem as experiências com as quais todo ser humano se depara ao 

longo de sua existência e que compõem a sua jornada de autoconhecimento.   

A TEORIA DOS ARQUÉTIPOS E A VIAGEM DA AUTODESCOBERTA 

Os estudos da narrativa estão inseridos em diferentes áreas do conhecimento, como a 

linguística, a antropologia, a sociologia e a psicologia. Isso se justifica pelo fato de que a 

narrativa confere significado às experiências humanas, revelando identidades próprias que estão 

em constante processo de ressignificação (COVINGTON, 1995). Em se tratando de identidade, 

o autor a define como um construto social que fornece ao indivíduo um senso de continuidade 

que perpassa o aspecto temporal e engendra o existencial, sendo constituído pelo conjunto das 

experiências de vida que perfazem o self3. Na concepção de Goffman (2002), o self corresponde 

à forma como o indivíduo se reconhece -ou quem ele acredita ser- na sociedade, tomando como 

base os seus comportamentos nas interações cotidianas. Nesse sentido, tanto o self (interno e 

subjetivo) quanto as identidades (externas e culturais) representam padrões de experiências que 

simbolizam um tipo de transformação pessoal, ou seja, arquétipos.  

  Ao longo da história, diferentes estudiosos, como Platão, Kant e Lévi-Strauss, 

reconheceram a existência de elementos universais inatos presentes no processo cognitivo 

 
3 Optei por manter o termo “self”, em língua inglesa, pois não há, nos estudos nas ciências humanas e sociais, um 
consenso acerca da sua tradução. Alguns autores empregam o termo “eu”, já outros optam por “si mesmo”. Ainda, 
alguns pesquisadores, especialmente os do campo da psicologia, mantêm “self”.   
   



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

6 

relacionado à percepção e compreensão do mundo. O pesquisador alemão Adolf Bastian, ao 

analisar as narrativas de diferentes povos, observou que culturas distintas apresentavam 

histórias com personagens (e ações) semelhantes, com algumas adaptações, de acordo com cada 

contexto. Assim, a crença na existência desses “elementos primordiais” tomou forma e se 

consolidou, posteriormente, com os estudos de Carl Jung (ANAZ, 2020). 

  O psiquiatra suíço Carl Gustav Jung (1875-1961) formulou, na primeira metade do século 

XX, a partir de sua experiência clínica, a hipótese de que o ser humano possui uma estrutura 

psíquica (inata) que armazena imagens primordiais, denominadas arquétipos. Segundo o autor, 

arquétipos são, portanto, imagens simbólicas, de origem desconhecida, que habitam o 

inconsciente coletivo (universal) e que se repetem (são reproduzidas) em qualquer época e em 

qualquer lugar (JUNG, 2016). Como os arquétipos refletem padrões do comportamento 

humano, eles podem evocar diferentes emoções nos indivíduos, influenciando suas crenças, 

motivações, interesses e ações (JUNG, 2014). Seu estudo, logo, auxilia na melhor compreensão 

de si mesmo e do outro na sociedade, contribuindo com o processo de autoconhecimento. 

Como os arquétipos manifestam-se culturalmente, Anaz (2020) reforça que sua 

materialização ocorre de forma simbólica nas criações artísticas e, discursivamente, nas 

narrativas. Embora Jung tenha direcionado seus estudos arquetípicos para narrativas oníricas, 

visando investigar o processo de individuação4 do ser humano, sua teoria sobre essas imagens 

universais pode ser igualmente aplicada às narrativas literárias, foco deste trabalho, visto que 

os arquétipos representam traços de personalidade e experiências dos personagens dentro de um 

contexto (enredo) específico. Anaz (2020, p. 256) reitera que a questão dos arquétipos “extrapola 

o campo da psicologia clínica e é aplicada na compreensão mais ampla dos fenômenos culturais, 

especialmente no estudo das narrativas [...]”.  

  Embora considerando o fato de que não há um número definido de arquétipos, uma vez 

que eles emergem de comportamentos cultural e contextualmente situados, Jung (2014) 

identificou um conjunto de arquétipos, dentre os quais destacamos: (1) sombra, que compreende 

a personificação das características pessoais reprimidas; (2) anima e animus, representando os 

elementos feminino (anima) e masculino (animus) presentes em todos nós; (3) velho sábio, que 

reflete a busca pelo conhecimento construtivo, atuando como professor ou guia (espiritual); (4) 

mãe e pai, indicando a proteção, o zelo e a autoridade familiar; (5) self, referindo-se à busca pela 

totalidade, nossa verdadeira essência e propósito; e (6) herói, representando a busca por desafios 

 
4 Jung denominou individuação o processo de desenvolvimento que cada indivíduo percorre em sua vida rumo à 
autorrealização (autoconhecimento) (ROBERTSON, 2021). 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

7 

a serem superados para o crescimento pessoal e a individuação. Vale ressaltar que os arquétipos 

podem ainda se combinar e compartilhar características relacionadas a determinado 

comportamento, fato este que justifica sua pluralidade.  

  Diante disso, os arquétipos, padrões de experiência que habitam o inconsciente coletivo 

(JUNG, 2014), propiciam que um conteúdo simbólico inconsciente adquira significado de 

acordo com a consciência individual na qual se manifesta, assinalando, assim, a importância da 

coexistência entre o inconsciente e o consciente. Jung, por exemplo, creditava os caminhos não 

convencionais os quais os indivíduos utilizavam no passado para explorar os mistérios da vida 

em busca do autoconhecimento (NICHOLS, 2007). Um desses caminhos era o tarô, oráculo 

baseado em padrões profundos do inconsciente coletivo, cujas imagens arquetípicas simbolizam 

anseios, sombras e dádivas que procuram esclarecer as diferentes questões que surgem em 

nossas vidas, sendo, ainda, possível “extrair conselhos de sabedoria que vão ao encontro de 

nossa condição no momento, nos dando orientação de como agir de maneira assertiva.” (REIS, 

2023, p. 18).  

  O tarô5 consiste em um oráculo, de origem controversa6, formado por 78 cartas divididas 

em dois grupos principais: arcanos -ou trunfos- maiores (22 cartas) e arcanos menores (56 

cartas), cuja função é refletir sobre a evolução de tudo e de todos, propiciando a leitura da alma 

e o caminho para o autoconhecimento (NAIFF, 2021; BANZHAF, 2023). Segundo os autores, o 

primeiro grupo está relacionado com o mundo subjetivo, com os poderes da criação humana e 

com o destino; já os arcanos menores, subdivididos em quatro naipes (ouros ou moedas, copas 

ou taças, paus ou bastões e espadas), representam o mundo objetivo, marcado pelas escolhas e 

influências externas. Entretanto, ambos os grupos explicam a trajetória do ser humano (do 

nascimento à morte), em uma perspectiva filosófica, e a criação do próprio universo pessoal (no 

âmbito adivinhatório).  

 
5 Nei Naiff, célebre tarólogo e pesquisador brasileiro, ressalta que este oráculo, muitas vezes escrito como tarot, 
grafia que surgiu na França no final do século XVI, está indexado no VOLP (Vocabulário Ortográfico da Língua 
Portuguesa) como tarô. O autor, ainda, nos aconselha: “Grafe tarô, enobreça a língua portuguesa.” (NAIFF, 2021, 
p. 85).  
6 O primeiro registro acerca dos jogos de cartas (somente com as imagens), creditado à segunda metade do século 
XIV, compreende manuscritos que mencionavam a popularidade desses jogos (denominados naibis) na Europa. 
No final deste século, houve o surgimento de 22 gravuras (trunfos) no norte da Itália, retratando a sociedade 
europeia com seus costumes (símbolos culturais, roupas e ornamentos). Até esse momento, as cartas eram 
utilizadas, segundo registros, como entretenimento. Apenas em 1540, foi publicado, em Veneza, o livro mais antigo 
sobre o uso oracular (adivinhatório) das cartas: Le sorti di Francesco Marcolino da Forli - intitolate Giardino dei Pensieri, 
escrito por Francesco M. da Forli. Ainda nesta época, surgiram as palavras tarocco, na Itália, e tarot, na França, para 
designar o conjunto completo de 78 cartas. Não há, entretanto, um consenso entre pesquisadores sobre a origem 
dos vocábulos. O século XVIII marca, por fim, a difusão do uso oracular do tarô na Europa. (NAIFF, 2021) 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

8 

  Numa perspectiva junguiana, os arcanos do tarô simbolizam imagens arquetípicas, visto 

que os símbolos neles contidos, que possuem forma concreta ou se reportam a conceitos 

psicoemocionais, materializam arquétipos (ideias abstratas, do inconsciente, sem forma 

visível). Percebemos, assim, que quando um arquétipo assume uma forma concreta, ou seja, é 

conscientizado, ele manifesta-se como símbolo e passa a se chamar imagem arquetípica 

(NAIFF, 2021). Em vista disso, o tarô, tanto no seu uso oracular quanto terapêutico (para o 

autoconhecimento), opera com representações imagéticas que simbolizam padrões de 

comportamento humano e nos convida a refletir sobre nossas origens, sombras, ambições e 

escolhas, presentes na nossa viagem de autodescoberta (individuação).   

 Em se tratando do estudo dos arquétipos na narrativa literária, apresento, a seguir, a 

análise do conto “História do alquimista que vendeu a alma”, da obra O Castelo dos Destinos 

Cruzados, de Italo Calvino (1991). No conto, o autor mescla as linguagens (semioses) verbal e 

imagética (visual), esta representada pelas cartas do tarô, para contar a história de um homem 

ambicioso e sua sede por riquezas. As cartas, reunidas ao acaso, compõem um mosaico que, ao 

mostrar as ações, os comportamentos, as emoções e as identidades do personagem, revelam 

arquétipos que têm por objetivo nos auxiliam a compreender o seu caminho rumo à 

individuação. Assim, poderemos investigar como as identidades dos personagens são 

construídas e ressignificadas a partir da sua relação com o meio social e com o inconsciente. 

NARRATIVA LITERÁRIA E O TARÔ: OS DESTINOS CRUZADOS 

  Italo Calvino (1923-1985), embora tenha nascido em Cuba, foi um dos principais 

escritores italianos do século XX, tendo se destacado, ainda, na luta contra o regime totalitário 

na Itália e como militante no movimento comunista. Doutor em Letras, Calvino costumava 

incorporar em suas obras críticas sociais, diálogos com outros autores e textos e uma 

metalinguagem sobre o seu fazer literário (OLIVEIRA, 2021). Dentre suas obras ficcionais, 

escolhi analisar neste trabalho O Castelo dos Destinos Cruzados (1969), publicado em língua 

portuguesa em 1973, com tradução de Ivo Barroso7. Na obra, uma compilação de contos, o autor 

utiliza as cartas do tarô para criar uma narrativa repleta de mistérios e de múltiplas 

interpretações.  

 
7 Recorri à tradução em língua portuguesa, realizada pelo premiado escritor brasileiro Ivo Barroso, pois meu 
objetivo era compreender a construção das imagens arquetípicas a partir das ações dos personagens, sem a 
necessidade de me ater a características particulares da língua vernácula.  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

9 

  O livro é dividido em duas partes, “O Castelo” e “A Taverna”, escritas em momentos 

distintos (e posteriormente reunidas para a publicação), mas que apresentam o mesmo princípio 

(fio condutor): um grupo de pessoas, oriundas de lugares diferentes, instalam-se em um castelo 

(ou numa taverna, na segunda parte) para descansar após uma longa caminhada no bosque. No 

recinto, elas percebem que estão mudas e, por essa razão, não conseguem proferir um relato 

sobre suas aventuras anteriores. A esse respeito, o narrador personagem (homodiegético) 

pondera: “Minha impressão se confirmou ao ver que todos os comensais moviam os lábios em 

silêncio com ar graciosamente resignado: estava claro que a travessia do bosque havia custado 

a cada um de nós a perda da fala.” (CALVINO, 1991, p. 13). 

  Incapazes de narrar oralmente suas histórias, cada um dos comensais recorre a um 

baralho de tarô que havia disponível na estalagem para contar suas aventuras. Nesse momento, 

o narrador nos informa que as cartas não seriam utilizadas como oráculo, mas como um 

mosaico, no qual cada arcano selecionado seria interpretado a partir de sua simbologia 

imaginária. Esse gesto ilustra a utilização do tarô para o autoconhecimento (NAIFF, 2021), em 

que as cartas refletem imagens arquetípicas sobre situações cotidianas dos narradores, 

simbolizando ações e comportamentos experienciados por eles durante o curso de suas vidas.  

Começamos a espalhar as cartas sobre a mesa, descobertas, como para aprender a 
reconhecê-las e dar-lhes o devido valor nos jogos, ou o verdadeiro significado na leitura 
do destino. Contudo, não parecia que qualquer um de nós tivesse vontade de iniciar 
uma partida, e menos ainda de se pôr a interrogar o futuro, dado que os nossos futuros 
pareciam indefinidos, suspensos numa viagem que não havia terminado nem estava 
para terminar. Era algo diverso o que víamos naquele tarô, algo que não nos deixava já 
agora afastar os olhos das tesselas douradas daquele mosaico. (CALVINO, 1991, p. 13-
14) 

  Cada uma das narrativas da obra está disposta em conjunto com as ilustrações das cartas 

de tarô correspondentes, que vão sendo erguidas pelos comensais ao contarem suas histórias no 

castelo e na taverna. Essa estratégia paratextual, a presença das ilustrações, complementa -e 

explica- o texto escrito, conforme apontado por Oliveira (2021), convidando o leitor a participar 

do jogo de interpretação da obra, examinando a simbologia dos arcanos e tirando suas próprias 

conclusões. Em nota, no final do volume, o autor esclarece que utilizou como referência (e 

trouxe para sua obra) dois baralhos de épocas distintas: o de Visconti-Sforza (século XV), 

presente na primeira parte, “O Castelo", e o de padrão Marselha8 (produzido desde o século 

XVII), empregado em “A Taverna”.  

 
8 Naiff (2021, p. 309-310) sublinha que Marselha não compreende um tarô específico, mas constitui uma sinonímia 
de modelo de cartas (estrutura simbólica) classificado como “clássico” ou “tradicional”. Desde o século XIV, era 
costume identificar os baralhos com o nome do editor ou do ilustrador. A cidade de Marselha, no sul da França, 
foi um grande centro comercial (e portuário) durante os séculos XV ao XVIII e, por isso, desejava ter um tarô que 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

10 

  Dos seis capítulos que compõem “O Castelo”, selecionei para análise a narrativa 

intitulada “História do alquimista que vendeu a alma”. Reconhecemos, para esse fim, o caráter 

multimodal da narrativa e sua manifestação em diferentes gêneros (como o conto), conforme 

advogado por Barthes (2011) e Bruner (1997), e sua concepção como um conjunto de experiências 

situadas, a partir das quais nossas identidades são ressignificadas (POLKINGHORNE, 1989), 

refletindo imagens arquetípicas, nesse caso, simbolizadas pelo tarô (NAIFF, 2021), presentes no 

processo de individuação do ser humano (JUNG, 2014). Portanto, a seguir, irei explorar o enredo 

do conto, bem como as ações e comportamentos dos personagens, em diálogo com os 

referenciais teóricos sobre estudos narrativos e arquétipos, elencados nos itens acima, com o 

objetivo de identificar as imagens arquetípicas presentes no texto e compreender como elas se 

articulam para compor parte do processo de autoconhecimento (individuação) do personagem.  

  Como a obra conjuga as modalidades escrita e visual (imagética) que se complementam 

para o desenrolar das histórias, o autor apresenta a imagem correspondente à tiragem das cartas, 

com base no baralho italiano de Visconti-Sforza9. Durante a leitura, percebemos que algumas 

cartas não são diretamente citadas no texto, mas sua referência é realizada de forma simbólica 

ou metafórica, fato este que justifica a importância desse recurso semiótico. Acredito que 

Calvino nos convida não somente a ler a sua interpretação das cartas, mas a tecer nossas próprias 

conclusões acerca dos arcanos que, em suas palavras, são “figuras variadamente interpretáveis” 

(1991, p. 152).  

O alquimista das almas 

  Um dos convivas do castelo prontificou-se a tirar as cartas para contar sua história aos 

demais personagens. Nesse conto, entretanto, o narrador é um dos comensais que também 

estava reunido à mesa. O homem foi identificado como um jovem ambicioso prestes a iniciar 

uma jornada que mudaria sua vida (Rei de Copas). À esquerda desse arcano, as demais cartas 

foram sendo dispostas em duas fileiras horizontais, e o percurso narrativo seguiu-se no sentido 

horário, da fileira inferior para a superior. As quatro figuras que o sucederam foram Ás de Copas, 

A Papisa, Oito de Paus e O Imperador.  

 
levasse o seu nome. Surgiram, então, decks com estruturas bem similares, como o de François Chosson (1680), o de 
Jean Dodal (1712), entre muitos outros. Esses baralhos ficaram popularmente conhecidos como “Tarô de Marselha”, 
por terem sido produzidos na cidade homônima, e, com o passar dos anos, inspirou artistas de outros lugares a criar 
baralhos semelhantes. Esse padrão se reproduz até os dias de hoje.  
9 Cartas que pertenceram a essa família da nobreza italiana do século XV. Foram pintadas à mão e não contém 
números ou nomes dos arcanos. (NAIFF, 2021) 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

11 

  Descartada uma primeira interpretação envolvendo um relacionamento amoroso com 

uma freira, refutada pelo protagonista da história, o narrador refletiu que os eventos não 

estariam relacionados com o sagrado, mas com o lado terreno, material. Diante disso, Ás de 

Copas simbolizaria a fonte da vida, que, para um jovem ambicioso, seria a habilidade extrair os 

segredos da natureza visando ao enriquecimento financeiro. Ao partir em sua jornada pessoal 

para atingir o objetivo, ele recorre a uma bruxa (A Papisa), mulher habilidosa na arte da magia 

e da clarividência que, consequentemente, saberia lhe fornecer os meios para a prosperidade.  

[ele] havia esperado anos a fio ver o dourado rei do mundo mineral separar-se do 
aglomerado de enxofre e mercúrio, precipitar lentamente em depósitos opacos, que, no 
entanto, a cada vez se revelavam simples limalha de chumbo, a mera lia de um pez 
esverdeado. E nessa busca havia terminado por pedir conselho e ajuda a essas mulheres 
que se encontram às vezes nos bosques, conhecedoras de filtros e poções mágicas, 
dedicadas à arte do bruxedo e da adivinhação do futuro. (CALVINO, 1991, p. 28) 

  Percebemos, de início, o esforço do narrador em organizar as experiências representadas 

pelas cartas de forma a fazer sentido, atividade comum do ato de narrar (OCHS; CAPPS, 1996). 

Assim, os quatro primeiros arcanos representam a motivação do jovem comensal em iniciar sua 

jornada, a riqueza material. O Rei de Copas é, então, caracterizado como sua personalidade 

naquele momento. Com base na interpretação da iconologia da carta, critério utilizado por 

Calvino para o desenvolvimento da obra, observamos um rei sentado em seu trono segurando 

uma taça (símbolo de copas). Durante a leitura do conto, percebemos que a taça representa o 

que possuímos de precioso, que o rei carrega -e ostenta- como seu grande trunfo (a alma). No 

tarô, a interpretação desse arcano está relacionada ao sentimento de lealdade, generosidade, 

responsabilidade e progresso (NAIFF, 2019).  

  Entretanto, a vontade de prosperar do comensal não visava ajudar as outras pessoas, mas 

somente a si próprio (egoísmo), recorrendo a uma “habilidade” que não possuía (Ás de Copas) 

para satisfazer seus interesses. Nessa busca hedonista, o jovem encontrou uma feiticeira (A 

Papisa) no bosque, cuja previsão foi revelada nas cartas seguintes: “Tu serás o homem mais 

poderoso do mundo.” (p. 28). Nesse cenário, a figura da sacerdotisa simboliza a confiança na 

voz interior, a compreensão dos sonhos, o conhecimento acerca do verdadeiro propósito da alma 

e a paciência. Reis (2023, p. 71) esclarece que esse arcano se refere a “uma situação misteriosa, 

com algo oculto que necessita ser descoberto; e de segredos do coração que precisam vir à tona, 

a fim de que você possa encontrar a verdade sobre determinada situação”. Assim, o arcano A 

Papisa pode estar associado à imagem arquetípica anima (JUNG, 2014), compreendendo o 

elemento feminino presente no inconsciente masculino e revelando a necessidade de 

introspecção (olhar para a alma) para encontrar o que procura. Franz (2016, p. 235) menciona 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

12 

que a anima costuma ser personificada por uma feiticeira, pois consegue fazer contato com o 

mundo espiritual e oferecer previsões e orientações.   

A previsão d’A Papisa foi, então, revelada com as próximas cartas, Oito de Paus e O 

Imperador, interpretadas pelo narrador, respectivamente, como uma mudança de rumos e poder. 

De fato, no tarô, ambas as cartas se aproximam da interpretação tradicional, como o início de 

uma atividade próspera (Oito de Paus) e, para O Imperador, a concretização dos objetivos; a 

autoridade e a coragem que moldam o caráter (NAIFF, 2019). Os próximos arcanos a compor o 

mosaico de cartas foram: O Mago, representado por um mestre que dominava a arte alquímica 

da transformação de qualquer elemento em ouro, conforme demonstrava ao manipular seus 

instrumentos de trabalho (Sete de Copas); Sete de Ouros simbolizando a riqueza conquistada com 

suas habilidades; e Dois de Ouros, sinalizando uma troca. 

Até o momento, observamos a predominância das cartas de ouros, fazendo alusão à 

riqueza, e as de copas, ao âmago da vida, isto é, a alma. Diante dessa situação, as identidades 

dos personagens vão sendo construídas a partir das interações sociais, conforme defendido por 

Mishler (1999). Descobrimos, assim, que a moeda de troca (Dois de Ouros) proposta pelo mago 

para ensinar seu ofício ao jovem comensal seria a sua alma. No tarô, O Mago representa o 

princípio ativo da criação, o início do processo de autocompreensão que impulsiona o indivíduo 

a agir (BANZHAF, 2023). Já os arcanos menores, segundo Naiff (2019), simbolizam: fantasia 

excessiva ou capricho pessoal que leva a um dano irreparável (Sete de Copas); lucro e realização 

pessoal (Sete de Ouros); e obstáculos para a concretização de projetos (Dois de Ouros).  

Sobre O Mago, Nichols (2007), psicóloga junguiana, afirma que o arcano também 

apresenta seu aspecto negativo (sombra), indicando os abusos da sua magia ou o charlatanismo. 

Observamos, pois, que o mestre, ao oferecer ensinar seus segredos ao rapaz, transformando-o 

num jovem alquimista, em troca de sua alma, compreende a imagem arquetípica da sombra 

(JUNG, 2014), o lado ignorado ou esquecido das nossas ações projetadas em outra pessoa, 

indicando o que não se deseja ser ou fazer por convenções sociais.   

Em termos junguianos, a sombra é uma figura que aparece em sonhos, fantasias e na 
realidade externa, e personifica qualidades em nós mesmos que preferimos não pensar 
que nos pertencem, porque admiti-las seria deslustrar a nossa imagem de nós mesmos. 
Por isso projetamos em outrem tais qualidades aparentemente negativas. Essa pessoa 
parece estar sempre visitando nossos sonhos, perturbando a atmosfera ao dizer ou fazer 
coisas inadequadas ou até positivamente diabólicas. (NICHOLS, 2007, p. 70) 

  Isso posto, passemos agora para a fileira superior de cartas, que, seguindo o sentido 

horário, se inicia pelo arcano O Diabo. Nesse momento, o narrador descreveu a figura do diabo 

como a identidade d’O Mago, a quem ele atribuiu o personagem Mefistófeles, enquanto o 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

13 

comensal seria Fausto. Essa intertextualidade com a obra Faust, do escritor alemão Goethe, 

confere maior coerência à narração e evidencia a imagem arquetípica da sombra, pois nos 

permite inferir as identidades dos personagens, suas ambições e possíveis ações futuras, uma 

vez que as identidades não são estanques, mas construídas no contexto social (DE FINNA; 

GEORGAKOPOULOU, 2012).  

  Prosseguindo com a narrativa do jovem alquimista, as próximas cartas revelaram: a luz 

que ilumina as trevas (A Estrela); a realização do pacto, com a condição de que o diabo pudesse 

levar a alma de todos os habitantes da cidade que seria governada pelo comensal (Cinco de 

Copas); e a força da multidão de pessoas que ajudaria a erguer a cidade do jovem imperador 

(Roda da Fortuna). Observamos, até aqui, que o plano ambicioso do comensal se desenvolveu 

com a ajuda do poder sobrenatural. Nesse sentido, a narrativa adquire um caráter onírico, no 

qual o aspecto inconsciente dos acontecimentos é revelado por meio dos sonhos, conforme 

argumenta Jung (2016, p. 22). No trecho abaixo, presenciamos a negociação entre “Fausto e 

Mefistófeles” (CALVINO, 1991, p. 30): 

- A alma? - podia ter respondido o nosso Fausto. - E se eu não tiver alma? 

Mas talvez não fosse por uma alma individual que Mefistófeles se afanara.  

- Com esse ouro construirás uma cidade - dizia a Fausto. - É a alma de toda a cidade 
que desejo em troca. 

- Negócio feito.  

  Recorrendo à interpretação do tarô (NAIFF, 2019; BANZHAF, 2023), os últimos arcanos 

representam: a ambição exacerbada, a tirania e o sucesso momentâneo seguido por momentos 

de infelicidade (O Diabo); a esperança de novos tempos ou recomeço (A Estrela); a frustração 

ou perda de motivação em decorrência das más escolhas (Cinco de Copas); e as experiências ao 

longo da vida necessárias para a autorrealização (Roda da Fortuna). Compreendemos, logo, que 

O Diabo ratifica a identidade do arcano O Mago como a manifestação do inconsciente do 

comensal, dos seus desejos ambiciosos e de sua pressa em concretizá-los. Entretanto, haveria, 

aparentemente, uma esperança de salvação, talvez a não concretização do pacto, cujo pagamento 

seria uma coleção de almas. A imagem arquetípica da sombra evidencia o lado oculto da psique, 

a totalidade dos nossos aspectos psicológicos (ROBERTSON, 2021), levando o indivíduo a 

ponderar sobre suas ações e possíveis consequências.  

  A narrativa continuou seu curso com a introdução do Nove de Copas, referindo-se aos 

habitantes (muitas almas) que ajudaram na construção da cidade, e do Seis de Ouros, 

representando as riquezas adquiridas pelo comensal, que, nesse momento, governava como 

imperador. Inferimos, com base no percurso da história até esse ponto, que, durante a sua 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

14 

jornada, o jovem ambicioso conseguiu conquistar o que almejava, tendo, para isso, que sacrificar 

as almas de seus súditos. Tornou-se, de fato, senhor do castelo (O Imperador) ao escolher dar 

vazão à sua sombra. De acordo com Naiff (2019), no tarô, o primeiro dos dois arcanos representa 

a felicidade e a recompensa pelos esforços, enquanto o segundo diz respeito à generosidade. 

Embora contente, usufruindo dos maiores luxos, o alquimista que vendeu as almas parecia ter 

uma preocupação: como retribuir a ajuda do povo, pensamento suscitado pelo Seis de Ouros. 

  Acreditamos, diante do exposto, que essa sutil mudança no pensamento do alquimista 

possa ser fruto de uma ressignificação de identidades a partir das interações cotidianas 

(POLKINGHORNE, 1988; MISHLER, 1999), passando de um imperador autoritário e 

ganancioso para um monarca justo e preocupado com a vida (e a alma) de seus súditos. Ele 

deveria, portanto, pensar em uma maneira de enganar O Diabo ou tentar uma nova negociação. 

Sua atitude foi a seguinte (CALVINO, 1991, p. 31): 

Mas quando viria o Bífido Contratante cobrar o preço pactuado? As duas últimas cartas 
da história já estavam sobre a mesa, dispostas pelo primeiro narrador: o Dois de Espadas 
e A Temperança. Às portas da Cidade do Ouro, guardas armados barravam o passo a 
quem quisesse entrar, para impedir o acesso ao Exator de Pé Fendido, sob qualquer 
disfarce com que se apresentasse. E, mesmo quando se aproximava uma simples 
donzela como a da última carta, os guardas intimavam-na a parar. 

  Duas cartas foram adicionadas à mesa para a conclusão da narrativa: Dois de 

Espadas, simbolizando, em forma de “X”, o fechamento da entrada do castelo, e A Temperança, 

personificada por uma donzela cuja entrada no reino fora negada, por receio de que fosse um 

disfarce d’O Diabo. Examinando esses dois arcanos em detalhe, Dois de Espadas imprime, no 

tarô, a ideia de conflito, mas com um conselho de luta e resistência (NAIFF, 2019). A figura d’A 

Temperança indica um momento de autorreflexão, de equilíbrio interior rumo à totalidade. Esse 

arcano maior representaria a esperança prenunciada, na história, pela carta d’A Estrela, 

apontando para uma mudança na forma como o indivíduo se vê na sociedade, o self, na 

concepção de Goffman (2002). Segundo Banzhaf (2023, p. 174): “O caminho que a carta mostra 

é o símbolo do caminho estreito da individuação, do tornar-se Si-mesmo (o Self). [...] Depois 

da morte do velho rei (o Ego) tem início o caminho até o Sol e a coroação do novo rei (o Self)”.  

  Percebemos, assim, que a donzela representava uma esperança de salvação para o 

rei ganancioso; o simples ato de deixá-la entrar no castelo representaria uma reflexão sobre seus 

excessos e a possível renúncia de sua posição e riquezas para não sacrificar as almas do seu povo. 

Somente superando os efeitos do ego, estrutura consciente que auxilia na tomada de decisões de 

acordo com o contexto social (JUNG, 2014), estamos prontos para concluir a jornada de 

autocompreensão para atingir a totalidade, levados pelo self. Reis (2023, p. 173) reforça que a 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

15 

mensagem desse arcano “é a de que podemos assumir o comando do nosso destino, quando 

assumimos a plena responsabilidade pelos nossos atos.”. Dessa maneira, A Temperança, na 

narrativa, corresponde à imagem arquetípica do self, compreendida como uma força 

organizadora (transcendental), que atua no nível das emoções e da alma para levar o ser humano 

à individuação (processo que torna um indivíduo um ser único). 

  O conto termina de forma inconclusiva; a última preocupação do governante é a 

destruição do reino e o consequente fato de não ter almas para oferecer ao Diabo. 

Aparentemente, ele rejeitou a chance de redenção oferecida pelo destino, implicando o posterior 

pagamento da dívida. Não nos foi revelado, entretanto, se O Diabo levou as almas dos súditos, 

desencadeando a destruição (ou o abandono) do castelo, nem o motivo pelo qual o rei, destituído 

de sua posição, embrenhou-se no bosque de onde todos os comensais vieram. Talvez 

precisássemos de mais algumas cartas para elucidar essas questões. 

  A jornada do alquimista que vendeu almas, portanto, revela diferentes 

identidades, contextualmente situadas e constantemente ressignificadas (MISHLER, 1999; 

POLKINGHORNE, 1988). O jovem ambicioso iniciou o seu percurso rumo à individuação 

conectando-se com seu lado feminino inconsciente (anima), refletindo sobre suas verdadeiras 

intenções (JUNG, 2014); em seguida, confrontou-se com sua sombra, evidenciando seus traços 

de personalidade que estavam ocultos ou ignorados; arriscou-se em um negócio perigoso, dando 

vazão à ganância de forma inescrupulosa e, finalmente, conquistando o que desejava valendo-

se do esforço de terceiros, sem se arrepender ou tentar minimizar o problema, embora, 

provavelmente, tivesse tido a chance (self). Dessa forma, as imagens arquetípicas (anima, 

sombra e self) identificadas nas cartas de tarô, que conferem um caráter multimodal à obra 

(BARTHES, 2011), auxiliaram na compreensão do processo de individuação do personagem, 

não concretizado devido ao seu comportamento e à alimentação do ego.  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

  Neste artigo, apresentei uma leitura para o conto “História do alquimista que vendeu a 

alma”, presente na obra O Castelo dos Destinos Cruzados (CALVINO, 1991), compreendido como 

uma narrativa de vida (POLKINGHORNE, 1988), de caráter multimodal (BRUNER, 1997), 

segundo os pressupostos teóricos da teoria dos arquétipos (JUNG, 2014). Como a obra se propõe 

a contar histórias a partir de tiragens do tarô, recorri a consagrados pesquisadores deste oráculo, 

como Naiff (2019; 2021), Banzhaf (2023) e Nichols (2007), para auxiliar na interpretação das 

cartas e sua correlação com os comportamentos e identidades (MISHLER, 1999) dos 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

16 

personagens. Dessa forma, procurei compreender as motivações, angústias e sombras que 

permeavam tanto o consciente quanto o inconsciente do personagem analisado e que 

integravam o seu caminho de autoconhecimento (individuação).  

  Conforme observado, o arquétipo, na psicologia junguiana, corresponde a um padrão do 

comportamento humano presente no inconsciente coletivo que simboliza um processo de 

transformação (JUNG, 2014). Pelo fato de os arquétipos se manifestarem culturalmente, Anaz 

(2020) reconhece que esses padrões também são identificados, discursivamente, na literatura, e 

que seu estudo auxilia na compreensão das ações e comportamentos dos personagens. Ademais, 

encontramos na simbologia das cartas do tarô representações de arquétipos que se referem a 

processos de desenvolvimento humano que nos conduzem à totalidade (REIS, 2023). 

  No conto analisado, narrado a partir da tiragem de 17 cartas dispostas em duas fileiras 

horizontais, observamos o caminho de um homem ganancioso rumo à individuação (JUNG, 

2016). Percebemos, de início, a tentativa do narrador em organizar as experiências retratadas 

pelas cartas de forma a conferir coerência à narrativa (OCHS; CAPPS, 1996). Dos arcanos 

apresentados, identificamos as seguintes imagens arquetípicas (JUNG, 2014; 2016; FRANZ, 

2016): anima (A Papisa), o seu lado feminino do inconsciente impessoal representada por uma 

feiticeira que prevê uma vida de riqueza para o comensal; sombra (O Mago e O Diabo), 

personificando os comportamentos pessoais que foram ignorados (ou ocultados) pelo indivíduo, 

nesse caso, o pacto firmado com o demônio para conquistar a fortuna que desejava e erguer um 

império; e self (A Temperança), que representa o equilíbrio interno e a autorreflexão, necessárias 

para que o comensal pudesse rever as consequências de suas ações (a entrega das almas dos seus 

súditos ao demônio) e se redimisse.  

No entanto, o alquimista ganancioso recusa essa chance de alcançar a totalidade, êxito 

no processo de individuação, em detrimento da vida luxuosa e do poder que tinha. Esses 

arquétipos, portanto, nos ajudaram a compreender, a partir das atitudes do personagem, a 

construção de suas identidades, evidenciadas principalmente, ao longo de todo o trabalho, pelas 

adjetivações (ganancioso, ambicioso, inescrupuloso). Mesmo com uma sutil (e momentânea) 

mudança de pensamento, sinalizado pela carta Seis de Ouros, que indicava uma preocupação em 

retribuir a ajuda dos súditos, o comensal decide tentar bloquear a entrada d’O Diabo no castelo, 

ao invés de pensar numa outra maneira de negociar com ele. Sua última preocupação, contudo, 

era, caso ocorresse a destruição de seu reino, ter almas suficientes para entregar ao demônio. 

Assim, em sua jornada de autoconhecimento, o ego foi o verdadeiro -e único- imperador.  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

17 

REFERÊNCIAS 

ANAZ, S.A.L. Teoria dos arquétipos e construção de personagens em filmes e séries. 
Significação, São Paulo, v. 47, n. 54, p. 251-270, jul./dez. 2020. 

BANZHAF, Hajo. O tarô e a jornada do herói: a chave mitológica para compreender a estrutura 
simbólica oculta nos arcanos maiores. Trad. de Zilda H.S. Silva. 2 ed. São Paulo: Editora 
Pensamento, 2023. 

BARTHES, Roland. Introdução à análise estrutural da narrativa. In: BARTHES, R. et al. 
Análise estrutural da narrativa. Trad. de Maria Zélia Barbosa Pinto. Petrópolis, RJ: Vozes, 2011, 
p. 19-62. 

BRUNER, J. Life as narrative. Social Research, v. 54, n. 1, p. 11-32, 1987. 

BRUNER, J. Atos de significação. Porto Alegre: Artes Médicas, 1997. 

CALVINO, Italo. O castelo dos destinos cruzados. Trad. de Ivo Barroso. 2 ed. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1991. 

CAMPBELL, J. O herói de mil faces. São Paulo: Pensamento, 2007. 

COVINGTON, C. No story, no analysis? The role of narrative in interpretation. Journal of 
Analytical Psychology, n. 40, p. 405–17, 1995. 

DE FINNA, A.; GEORGAKOPOULOU, A. Analyzing Narrative: Discourse and 
Sociolinguistic Perspectives. Cambridge: Cambridge University Press. 2012.  

FRANZ, M.L. O processo de individuação. In: JUNG, C.G. et al. O homem e seus símbolos. 
Trad. de Maria Lúcia Pinho. 3 ed. Rio de Janeiro: Harper Collins Brasil, 2016, p. 207-368.  

GOFFMAN, E. A representação do eu na vida cotidiana. Trad. de Maria Célia Santos Raposo. 
10 ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002.  

GREEN, M.C.; FITZGERALD, K.; MOORE, M.M. Archetypes and narrative processes. 
Psychological Inquiry, v. 30, n. 2, p. 99-102, 2019. 

JUNG, C.G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Trad. de Maria Luiza Appy; Dora 
Mariana R.F. da Silva. 10 ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014.  

JUNG, C.G. Chegando ao inconsciente. In: JUNG, C.G. et al. O homem e seus símbolos. Trad. 
de Maria Lúcia Pinho. 3 ed. Rio de Janeiro: Harper Collins Brasil, 2016, p. 15-132.  

LABOV, W.; WALETZKY, J. Narrative analysis: oral versions of personal experience. In: 
HELM, J. (Org.). Essays on the verbal and visual arts. Seattle: University of Washington 
Press, 1967, p. 12-44. 

MISHLER, Elliot George. Storylines: craftartists’ narratives of identity. Cambridge, MA: 
Harvard University Press, 1999. 

NAIFF, Nei. Tarô: vida e destino. Vol. 2. 5 ed. São Paulo: Editora Alfabeto, 2019. 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

18 

NAIFF, Nei. Tarô: simbologia e ocultismo. Vol. 1. 4 ed. São Paulo: Editora Alfabeto, 2021. 

NICHOLS, Sallie. Jung e o tarô: uma jornada arquetípica. Trad. de Octavio Mendes Cajado. 
São Paulo: Cultrix, 2007.  

OCHS, E.; CAPPS, L. Narrating the self. Annual Review of Anthropology, n. 25, p. 19-43, 1996. 

OLIVEIRA, Mérie Ellen Weber de. Caminhos intertextuais: narrativa verbal e tarot em “O 
castelo dos destinos cruzados", de Italo Calvino. 2021. 122 f. Dissertação ― (Programa de Pós-
graduação em Estudos de Linguagens – PPGEL). Universidade Federal Tecnológica do Paraná, 
Curitiba, 2021.  

POLKINGHORNE, D.E. Narrative Knowing and the human sciences. Albany, NY: State 
University of New York Press, 1988. 

REIS, Elizabeth Merath. O tarô na arteterapia: e sua função terapêutica por meio de mitos e 
contos para o autoconhecimento. São Paulo: Madras Editora, 2023. 

ROBERTSON, R. Guia prático de psicologia junguiana: um curso básico sobre os fundamentos 
da psicologia profunda. Trad. de Maria Silva Mourão Netto. 2 ed. São Paulo: Editora Cultrix, 
2021.  

SOUZA, M.F.P. Narrativa hipertextual multimídia: um modelo de análise. Santa Maria, Rio 
Grande do Sul: FACOS, 2010. 

VIEIRA, A.G. Do conceito de estrutura narrativa à sua crítica. Psicologia: Reflexão e Crítica, 
v. 14, n. 3, p. 589-597, 2001.  

 


