
 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE       

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

1 

 

doi.org/10.51891/rease.v12i1.23835 

 
A CONSTRUÇÃO BRASILEIRA DE RAÇA: UMA CATEGORIA EM DISPUTA 

THE BRAZILIAN CONSTRUCTION OF RACE: A CATEGORY IN DISPUTE  

LA CONSTRUCCIÓN BRASILEÑA DE LA RAZA: UNA CATEGORÍA EN DISPUTA 

 

Ludmilla Santos de Barros Camilloto1 
 

RESUMO: O presente artigo analisa a construção histórica e discursiva do conceito de raça no Brasil, 
compreendendo-o como uma categoria social e analítica cuja centralidade se mantém na organização das 
desigualdades raciais, apesar da ausência de fundamento biológico. O objetivo do estudo é examinar 
como diferentes perspectivas — biológica, cultural e sociológica — conformaram sentidos específicos 
para a noção de raça no pensamento social brasileiro. De caráter teórico-analítico e descritivo, o artigo 
fundamenta-se em revisão crítica da literatura sobre raça e racismo. A análise evidencia que, embora os 
significados atribuídos à raça tenham se transformado ao longo do tempo, o racismo permanece como 
estrutura operante, reconfigurando-se por meio de novas linguagens. Conclui-se que a categoria raça – 
um conceito deslizante e em permanente disputa - segue sendo indispensável para a compreensão crítica 
da realidade brasileira e para o enfrentamento das desigualdades raciais. 

Palavras-chave: Raça. Perspectivas Raciais. Contexto Brasileiro.  

ABSTRACT: This article analyzes the historical and discursive construction of the concept of race in 
Brazil, understanding it as a social and analytical category whose centrality remains in the organization 
of racial inequalities, despite the absence of biological foundations. The objective of the study is to 
examine how different perspectives—biological, cultural, and sociological—have shaped specific 
meanings of race within Brazilian social thought. Of a theoretical-analytical and descriptive nature, the 
article is grounded in a critical review of the literature on race and racism. The analysis shows that, 
although the meanings attributed to race have changed over time, racism has remained an operative 
structure, reconfiguring itself through new languages. It is concluded that the category of race—a 
shifting concept under constant dispute—continues to be indispensable for a critical understanding of 
Brazilian reality and for confronting racial inequalities. 

Keywords: Race. Racial Perspectives. Brazilian Context. 

RESUMEN: El presente trabajo analiza la construcción histórica y discursiva del concepto de raza en 
Brasil, entendiéndolo como una categoría social y analítica cuya centralidad se mantiene en la 
organización de las desigualdades raciales, a pesar de la ausencia de fundamentos biológicos. El objetivo 
del estudio es examinar cómo diferentes perspectivas—biológica, cultural y sociológica—configuraron 
sentidos específicos de la noción de raza en el pensamiento social brasileño. De carácter teórico-analítico 
y descriptivo, el artículo se fundamenta en una revisión crítica de la literatura sobre raza y racismo. El 
análisis evidencia que, aunque los significados atribuidos a la raza se hayan transformado a lo largo del 
tiempo, el racismo ha permanecido como una estructura operante, reconfigurándose a través de nuevos 
lenguajes. Se concluye que la categoría raza—un concepto deslizante y en permanente disputa—sigue 
siendo indispensable para la comprensión crítica de la realidad brasileña y para el enfrentamiento de las 
desigualdades raciales. 

Palabras clave: Raza. Perspectivas raciales. Contexto brasileño. 

 
1Doutora em Educação, Psicóloga, Advogada, Pedagoga e Professora substituta de Psicologia da Educação e 
Professora colaboradora no Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal de Ouro Preto.  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

2 

1. INTRODUÇÃO  

Para compreender as origens e a gramática de atuação do racismo e, então, elaborar 

estratégias mais eficazes de enfrentamento e desmontagem de suas engrenagens, é preciso, 

antes, traçar uma contextualização e estabelecer uma digressão histórica acerca dos debates 

sobre as relações étnico-raciais no Brasil, sobretudo a compreensão que se tem sobre raça e 

racismo, chegando até o atual estado da arte. Esse é o objetivo do presente ensaio2, de caráter 

teórico-analítico, fundamentado em revisão crítica da literatura sobre raça e racismo no Brasil. 

Ao longo do período entre o Brasil Colônia e o Brasil Contemporâneo, nota-se uma 

disputa narrativa em torno do termo “raça”, sendo esse um significante que vai adquirindo 

sentidos diferentes a cada momento histórico. Stuart Hall (1995) observa que “raça é um 

significante, e que o comportamento e a diferença racializados devem ser entendidos como fato 

discursivo e não necessariamente genético ou biológico”. O autor acrescenta que raça é um 

significante deslizante ou flutuante que vai adquirindo sentidos diferentes a cada momento 

histórico. Raça, dessa maneira, é uma “construção discursiva”, constituindo “um dos principais 

conceitos que organiza os grandes sistemas classificatórios da diferença que operam em 

sociedades humanas” (Hall, 1995). Nessa linha de raciocínio, o sociólogo explica a gramática de 

raça, que não pode ser fixada definitivamente: 

[…] quero defender que raça funciona como uma linguagem. E os significantes se referem 
a sistemas e conceitos da classificação de uma cultura, a suas práticas de produção de 
sentido. E essas coisas ganham sentido não por causa do que contêm em suas essências, 
mas por causa das relações mutáveis de diferença que estabelecem com outros conceitos 
e ideias num campo de significação. Esse sentido, por ser relacional e não essencial, 
nunca pode ser fixado definitivamente, mas está sujeito a um processo constante de 
redefinição e apropriação. Está sujeito a um processo de perda de velhos sentidos, 
apropriação, acúmulo e contração de novos sentidos; a um processo infindável de constante 
resignificação, no propósito de sinalizar coisas diferentes em diferentes culturas, 
formações históricas e momentos (Hall, 1995, grifos nossos). 

Raça, nesse sentido, é categoria analítico-política que se articula global e localmente em 

cada região, a ponto de haver diferentes percepções sobre negritude e práticas de racismo dentro 

do mesmo país, como no Rio Grande do Sul e no Rio Grande do Norte, a título de exemplo3.  

 
2 Esse artigo propõe uma reflexão teórico-analítica baseada em pesquisa-intervenção da autora, originalmente desenvolvida no 
contexto de sua tese de doutorado em Educação intitulada “Branquitude e Negritude em cena: efeitos na constituição da 
subjetividade de crianças a partir da identificação com personagens de cinema”, e defendida em 2024 no Programa de Pós-
Graduação em Educação da Universidade Federal de Ouro Preto. 
3 Uma produção cinematográfica interessante para notar a dimensão global e local de raça é Bacurau (2019), especialmente na 
cena em que o casal branco de motoqueiros vindos do sul/sudeste do país se considera igual aos americanos brancos invasores 
que praticam a caça predatória humana como esporte. Dizem eles aos americanos, sentindo-se superiores ao povo nordestino: 
somos como vocês! Uma nítida operação da branquitude brasileira. Mas os caçadores internacionais não os reconhecem assim, 
demonstrando com ironia que não há qualquer tipo de identidade ou empatia com os motoqueiros, como se dissessem: vocês 
não são brancos de verdade. Bacurau é um aclamado filme do cinema nacional, escrito e dirigido por Kleber Mendonça Filho e 
Juliano Dornelles, que conta a história de uma pequena comunidade esquecida em Pernambuco, em um futuro distópico, que 

https://www.adorocinema.com/personalidades/personalidade-146744/
https://www.adorocinema.com/personalidades/personalidade-562908/


 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

3 

Além disso, ganha nova significação a cada contexto histórico específico. É, portanto, um 

conceito relacional e sem fixidez semântica. Desse modo, há sempre um certo deslizamento do 

sentido na relação tempo-espaço, ou como afirma Hall (1995), há “sempre algo relacionado com 

raça que permanece não dito”. E, sendo a raça compreendida como linguagem, é possível “ler o 

corpo como se fosse um texto” (Hall, 1995): um texto que se aprende a ler e a compreender 

racializado. 

Para Antônio Sérgio Alfredo Guimarães (2003, p. 104), raça é um conceito sociológico 

que se refere a “algo que orienta e ordena o discurso sobre a vida social”. No contexto atual, raça 

é, então, uma construção social; é uma “marca” que representa as relações de poder presentes 

em uma dada sociedade. Essa construção legitima projetos de dominação baseados entre grupos 

com caraterísticas fenotípicas distintas. Mas também permite uma reflexão sobre o seu 

significado social e o impacto real na vida das pessoas, já que é um conceito medular aos debates 

sobre discriminação e preconceito racial, desigualdades socioeconômicas, processos de 

subjetivação, bem como a elaboração de políticas públicas, ações afirmativas e outras estratégias 

voltadas à redução de desigualdades. Portanto, raça continua sendo uma categoria importante 

nos âmbitos social, político, econômico, educacional e cultural, devendo ser trazida à arena 

pública para debate, em vez de ser eclipsada em uma tentativa ineficaz de apagar o racismo que, 

da mesma forma, ganha outros contornos e qualificadores a cada diferente lente analítica, 

contexto histórico e social, reatualizando-se para permanecer operando.  

Ainda hoje, quando se fala em raça ou relações raciais, de modo geral, há uma 

compreensão de que os termos se relacionam apenas às pessoas negras e indígenas, em razão do 

foco dos estudos que perdurou nessas populações por muitos anos. Com efeito, “todas as 

estratégias de dominação brancas foram reveladas ao longo da história através da construção 

social da branquitude como sinônimo ostensivo de uma suposta Humanidade”, de maneira que 

ser branco implicaria ser humano, uma espécie de categoria universal, conforme postula Andréa 

Guerra (2020). Isso faz com que pareça que somente esses grupos sociais sejam racializados e 

que as pessoas brancas sejam vistas apenas como “pessoas”, como representantes da 

humanidade, como um suposto sujeito universal, a partir do qual são erigidos os modelos e 

referenciais identificatórios. Os estudos críticos da branquitude vieram justamente tensionar 

esse pensamento. 

 
se une para a defesa contra a invasão de supremacistas brancos que querem exterminar o vilarejo e “abater” as pessoas como 
caças.  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

4 

Como um conceito deslizante, a noção de raça passou por diferentes perspectivas ao 

longo da história do Brasil como nação. Diante dos mais de três séculos e meio de escravização 

de pessoas negras em terras brasileiras, para qualquer consideração sobre relações étnico-raciais 

no Brasil, faz-se necessário começar pelo fenômeno embrionário: a diáspora africana iniciada 

pelo tráfico transatlântico de pessoas escravizadas para o país por ocasião da expansão marítima 

e das colonizações europeias. Juntamente com os quase cinco milhões de pessoas negras 

escravizadas de vários países do continente africano, trazidas forçosamente ao Brasil (Gomes, 

2019, p. 255)4, vieram também suas culturas, línguas, saberes, tecnologias e práticas religiosas, 

com toda sua pluralidade, uma vez que suas histórias e de seus ancestrais começam muito antes 

de chegarem aqui. 

O Brasil constituiu-se como uma sociedade escravocrata que legou à contemporaneidade 

uma forma de vida que estrutura suas relações sociais. Muito embora a abolição formal da 

escravatura tenha se dado em 1888, após intensa luta e resistência da população negra e de 

abolicionistas, os efeitos provocados pelos longos anos de escravização são percebidos até a 

atualidade, apesar de muitas vezes ainda ser entendido como um povo multirracial harmônico 

e que vive em plena integração racial democrática5. 

Tais discussões e amadurecimento teórico em torno das questões étnico-raciais foram se 

atualizando e ganhando novos contornos de acordo com a compreensão que se tinha sobre o 

conceito de raça em cada momento histórico. Como reação à desigualdade social em razão da 

raça e da luta antirracista por reconhecimento de direitos, sobretudo com as contribuições 

decisivas dos Movimentos Negros (Gomes, 2017a; Gonçalves, Silva, 2007), muito já se produziu 

sobre raça e racismo, havendo pontos consensuais e pontos de divergência a depender da 

perspectiva teórica.  

Na gramática da raça, nota-se uma disputa narrativa em torno do seu conceito, que, ao 

longo da história, assumiu diversas significações, passando de uma perspectiva biológica e 

genética - que sustentava práticas eugenistas, o darwinismo social com a ideia de superioridade 

de uma raça sobre a outra, o racismo científico e a criminologia a partir da raça -, para uma 

perspectiva cultural com o emblemático trabalho de Gilberto Freyre em “Casa Grande & 

 
4 Com relação aos números e estatísticas produzidos pela escravidão, Laurentino Gomes (2019, p. 255) afirma que 
“hoje, sabe-se com relativa precisão, que 12.521.337 de seres humanos embarcaram para a travessia do Atlântico em 
cerca de 36 mil viagens de navios negreiros, entre 1500 e 1867”. Especificamente sobre o Brasil, o autor informa que 
“sozinho, recebeu 4,9 milhões de cativos, o equivalente a 47% do total desembarcado em todo o continente 
americano entre 1500 e 1850” (Gomes, 2019, p. 255). 
5 Esse entendimento é o que constitui a ideia de “mito da democracia racial”, conforme nomeou Florestan 
Fernandes (2021, p. 274) em sua tese “A integração do negro na sociedade de classes”, defendida em 1964. 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

5 

Senzala” (1933) e, alguns anos depois, para uma perspectiva sociológica da raça, quando essa passa 

a ser compreendida como uma construção social, com destaque para o trabalho de especialistas 

financiado pelo Projeto UNESCO no início dos anos 1950, no “Programa de pesquisas sobre 

relações raciais no Brasil”, com Roger Batisde, Florestan Fernandes, Oracy Nogueira, Virginia 

Bicudo dentre outros. Esse projeto representou uma virada no debate sobre relações raciais a 

partir da contestação empírica da imagem mundialmente circulante de que o Brasil - um país 

mestiço e supostamente harmonioso -, era isento de ódio e segregação racial.  

A chegada de uma nova perspectiva sobre raça não implica, entretanto, o total abandono 

ou total superação do paradigma anterior, havendo quem ainda se dedique a comprovar, por 

exemplo, a “correlação entre características genéticas vinculadas a racialidades e desempenho 

cultural”, conforme adverte Hall (1995). Da mesma maneira, é possível notar que, apesar das 

retificações conceituais que vão havendo ao longo do tempo, ainda se encontram presentes a 

ideologia da democracia racial e a ideologia do branqueamento no Brasil, sendo essa última a 

lógica de dominação baseada na internalização e na reprodução de valores brancos ocidentais 

(Gonzales, [1983]/2020, p. 89).  

Como afirmou Lilia Schwarcz (2007, p. 11), “raça sempre deu muito que falar sobre o e 

no Brasil”, estando sempre presente – juntamente com a cor – “seja para nos exaltar, seja para 

nos descredibilizar”. Resumir toda a história da raça desde a invasão portuguesa em terras 

brasileiras no século XVI até os dias atuais seria tarefa hercúlea e talvez impossível em sua 

completude e detalhes, nos contornos do presente trabalho. Mas Kabengele Munanga (2003) fez 

um exercício de síntese ao propor uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, identidade 

e etnia, assim como Guimarães (2003), que expôs, didaticamente e metodologicamente, como 

trabalhar com "raça" em sociologia. Tais referências orientam a presente reflexão diante da extensa 

literatura especializada que busca propor conceituações de raça e racismo historicamente 

situadas.  

2. AS DIFERENTES PERSPECTIVAS RACIAIS 

Quanto às diferentes perspectivas de raça ao longo dos séculos, inicialmente foram 

elaboradas classificações raciais alicerçadas nos dogmas religiosos, especialmente nas doutrinas 

cristãs no período colonial, às quais era atribuído o domínio do discurso da verdade. Antes 

mesmo da justificação científica, a escravização de pessoas negras justificava-se em termos 

teológicos (Guimarães, 2003, p.99).  

 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

6 

Munanga (2003) explica a origem do mito religioso de que os negros são descendentes de 

Cam, o filho de Noé pertencente à raça negra (ao lado de Jafé, o filho da raça branca, e Sem, o 

filho da raça amarela), que teria feito um comentário desrespeitoso sobre o pai que, então, lhe 

amaldiçoara dizendo: “[...] seus filhos serão os últimos a serem escravizados pelos filhos de seus 

irmãos”. O autor conta que, por isso, há quem se baseie nesse mito para justificar e legitimar o 

racismo antinegro (Munanga, 2003). Há, ainda, uma versão de que os africanos eram 

descendentes de Caim, que havia sido amaldiçoado por Deus com um sinal de negritude da pele 

por ter matado o seu irmão (Azzi, 2008). A missão civilizatória europeia previa, inclusive, a 

conversão ao cristianismo e a ação evangelizadora de negros e indígenas como forma de 

salvação. A escravidão justificava-se, assim, como uma predestinação ou uma maldição recaída 

sobre os negros.  

Antes de adentrar às perspectivas raciais que marcaram de forma mais sistemática o 

pensamento social brasileiro, é importante assinalar que as classificações raciais não emergem 

de modo súbito no campo científico ou sociológico. Nesse sentido, historicamente, elas foram 

precedidas por leituras de caráter religioso e moral, que associavam a diferença corporal e 

fenotípica a noções de pecado, inferioridade espiritual ou desvio moral. Essas interpretações 

constituem o pano de fundo simbólico a partir do qual se tornaram possíveis as formulações 

posteriores que buscariam conferir estatuto científico às hierarquias raciais, estruturando 

discursos e práticas que teriam efeitos duradouros na organização social brasileira e nas formas 

de produção e justificação do racismo. 

2.1. A perspectiva biológica de raça 

No século das luzes (séc. XVIII), a razão científica assume a centralidade na definição 

de verdade, aqui em particular a classificação racial humana e suas implicações. O projeto 

iluminista trouxe a ideia do homem (ser humano), além de sujeito cognoscente (próprio do 

cartesianismo do século anterior), também como objeto de conhecimento, sendo observado em 

suas facetas e diferenças como um ser vivo que pensa, trabalha e se comunica (Almeida, 2018, 

p. 20). O iluminismo possibilitou, portanto, as ferramentas necessárias à classificação racial 

humana com base em atributos físicos e culturais. Munanga (2003) explica que “no século 

XVIII, a cor da pele foi considerada como um critério fundamental e divisor d’água entre as 

chamadas raças”. Por isso, continua ele, que “a espécie humana ficou dividida em três raças 

estancas que resistem até hoje no imaginário coletivo e na terminologia científica: raça branca, 

negra e amarela” (Munanga, 2003).  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

7 

Mais adiante, no século XIX, alimentados pelo ideal positivista, investiu-se no estudo 

da raça a partir de uma perspectiva biológica, oferecendo palco para o surgimento do racismo 

científico e as teorias de justificação científica no período monárquico e na primeira república 

do Brasil: 

[…] nasce a ideia de que características biológicas – determinismo biológico – ou 
condições climáticas e/ou ambientais – determinismo geográfico – seriam capazes de 
explicar as diferenças morais, psicológicas e intelectuais entre as diferentes raças. Desse 
modo, a pele não-branca e o clima tropical favoreceriam o surgimento de comportamentos 
imorais, lascivos e violentos, além de indicarem pouca inteligência (Almeida, 2018, p. 23, 
grifos do autor). 

Nesse sentido, Guimarães (2003) aponta que a biologia e a antropologia física criaram a 

idéia de raças humanas com divisão em subespécies, que estariam associadas “ao 

desenvolvimento diferencial de valores morais, de dotes psíquicos e intelectuais entre os seres 

humanos”. Tal classificação, que atrelou determinadas qualidades e atributos a cada subtipo de 

raça, sustentou (e ainda sustenta em alguma medida) o que se entende por racismo.  

Nomes como Arthur Gobineau e Cesare Lombroso são importantes para a consolidação 

do racismo científico, que legitimava o domínio imperialista europeu e a exploração de povos 

colonizados a partir de ideologias como o darwinismo social. Jessé Souza (2021, p. 139) revela 

que Gobineau era amigo de D. Pedro II, influenciando o pensamento brasileiro acerca da 

mestiçagem ao defender a tese de que apenas as raças “puras” teriam acesso ao progresso e que 

a miscigenação se associava à degeneração. Gobineau descrevia os brasileiros como “não apenas 

feios como os macacos, mas também ‘mestiços degenerados’ condenados à extinção” (Souza, 

2021, p. 139). Segundo Weber Lopes Góes (2015), a obra Ensaio Sobre a Desigualdade das Raças de 

Gobineau deve ser considerada “a primeira teoria racista moderna que ganha repercussão 

histórico-social”. No Brasil, seu pensamento acerca da inferioridade natural de negros e 

mestiços influenciou intelectuais como Nina Rodrigues e Sílvio Romero e contribuiu para a 

ideia de branqueamento progressivo da população brasileira, por meio do incentivo à imigração 

europeia e desaparecimento gradual de negros, mestiços e indígenas. As estatísticas 

demográficas atuais evidenciam, todavia, que esse projeto não deu certo.  

A ideologia do racismo científico, que teve Hebert Spencer como um grande articulador, 

baseava-se na teoria da evolução das espécies de Charles Darwin aplicando-a (indevidamente, 

claro) ao contexto social e defendendo que haveria raças mais fortes e superiores que deveriam 

se sobrepor às raças mais frágeis, dominando-as. A atribuição do status de superioridade sempre 

esteve associada à comunidade europeia, predominantemente branca. O pressuposto dessa 

suposta superioridade racial legitimou a ideia de missão civilizatória europeia, o genocídio de 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

8 

povos considerados primitivos e selvagens (como os povos indígenas no Brasil), a aniquilação 

de culturas e tradições nas comunidades colonizadas e, inclusive, o holocausto produzido pelo 

nazismo de Adolf Hitler, que apregoava a superioridade da raça ariana em detrimento dos 

judeus.  

Parece algo distante no tempo e espaço, mas ainda não desapareceu por completo a ideia 

do racismo científico que sustenta um projeto de nação que sempre esteve presente na estrutura 

brasileira, fazendo parte da justificação ideológica do apartheid racial e social observado nas 

periferias, no subemprego destinado a pessoas não brancas e no extermínio de povos indígenas.  

Também nesse contexto histórico, no final do século XIX, observou-se o florescimento 

a ideia de eugenia de Francis Galton e seu discípulo Karl Person, baseada no entendimento de 

que os traços hereditários influenciavam não somente as características físicas, mas também o 

comportamento humano, fossem eles “bons” (inteligência, habilidades, talentos) ou “ruins” 

(delinquência, prostituição). Seja pela via da “eugenia positiva”, pela qual era possível melhorar 

a qualidade genética da população humana por meio da seleção das características consideradas 

desejáveis, seja pela “eugenia negativa”, que sugeria a obstacularização à reprodução de grupos 

supostamente inferiores na perspectiva biológica, psicológica ou intelectual ou sua eliminação, 

seria possível “aprimorar” a sociedade, segundo essa teoria “científica”. Galton também esteve 

influenciado pelas teorias da evolução de Charles Darwin, utilizando os conceitos darwinistas 

para argumentar que a seleção artificial poderia ser aplicada aos seres humanos da mesma 

maneira que a seleção natural agia sobre as espécies na natureza. No Brasil, o movimento 

eugenista objetivou-se a partir da trajetória de Renato Kehl (1889-1974), principal expoente dessa 

ideologia em solo nacional (Góes, 2015). Mesmo que com outros nomes e outros artifícios, essa 

ideologia ainda sustenta muitos “projetos” da elite brasileira, conforme conclui Góes (2015): 

Se compararmos o contexto histórico vivenciado por Renato Kehl com a nossa 
atualidade verificamos rapidamente que intelectuais, imprensa e instituições públicas 
e privadas não utilizam mais os termos eugenia ou movimento eugenista, mas as propostas 
eugênicas ainda perduram na prática social devido à preservação e ao predomínio das ideologias 
conservadoras entre as nossas elites destacando-se, só a título de conclusão, a reatualização 
de projetos e leis referentes a políticas de internação compulsória, hiperexploração nos 
meios de comunicação sobre o uso e abuso de drogas; às ações de profilaxia social no 
social âmbito da saúde; à medicalização infantil, entre outras questões, que sobretudo, 
atingem diretamente os setores denominados, atualmente, vulneráveis ou em situação 
de risco, quais sejam os descendentes de africanos escravizados no Brasil, os indígenas, 
ciganos, os brancos empobrecidos, em suma, a classe trabalhadora na sua totalidade 
(Góes, 2015, p. 214, grifos nossos).  

Após as finalidades desastrosas da Segunda Guerra Mundial com o nítido viés eugênico, 

cientistas de toda sorte dispuseram-se a apagar a ideia de raça do mapa, como uma tentativa de 

acabar com o racismo e evitar associações do termo a implicações psicológicas, morais e 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

9 

intelectuais (Guimarães, 2003, p. 96). Mas isso não era possível nem produtivo. Na história da 

Ciência, a classificação de espécies é fundamental para a sua compreensão, especialmente em 

razão da diversidade observada no reino animal, vegetal e mineral. Aliás, a classificação é um 

mecanismo essencial para o ser humano e sua sobrevivência até os dias atuais. No campo do 

Direito opera-se social e juridicamente por meio de categorias e classificações e, a partir disso, 

são reconhecidos direitos e deveres e estabelecidas políticas de ação afirmativa, por exemplo6. 

Ademais, classificação não é sinônimo de hierarquização. O problema reside na forma como são 

utilizadas tais classificações e com quais intenções: 

É neste sentido que o conceito de raça e a classificação da diversidade humana em raças 
teriam servido. Infelizmente, desembocaram numa operação de hierarquização que 
pavimentou o caminho do racialismo. A classificação é um dado da unidade do espírito 
humano. Todos nós já brincamos um dia, classificando nossos objetos em classes ou 
categorias, de acordo com alguns critérios de semelhança e diferença (Munanga, 2003). 

A escolha que se faz para o uso de sistemas de classificação para fins de hierarquização, 

atribuição de direitos e de poder e opressão de determinados grupos pode ser observada quando 

se extrapola a mera categorização ou nomeação atribuindo-lhe sentidos de superioridade e 

inferioridade, assim como nos binômios homem-mulher, cisgênero-transgênero, heterossexual-

homossexual, branco-negro e civilizados-selvagens, nos quais os primeiros grupos descritos são 

tidos como superiores em relação aos segundos.  

Com o avanço dos estudos científicos, a ideia de raça como biologia foi sendo rechaçada, 

uma vez que se comprovou que apenas uma ínfima parte dos genes humanos são responsáveis 

pela transmissão de atributos fenotípicos. Sobre esse aspecto, Munanga esclarece: 

Ora, a cor da pele é definida pela concentração da melanina. É justamente o degrau 
dessa concentração que define a cor da pele, dos olhos e do cabelo. A chamada raça 
branca tem menos concentração de melanina, o que define a sua cor branca, cabelos e 
olhos mais claros que a negra que concentra mais melanina e por isso tem pele, cabelos 
e olhos mais escuros e a amarela numa posição intermediária que define a sua cor de 
pele que por aproximação é dita amarela. Ora, a cor da pele resultante do grau de 
concentração da melanina, substância que possuímos todos, é um critério relativamente 
artificial. Apenas menos de 1% dos genes que constituem o patrimônio genético de um indivíduo 
são implicados na transmissão da cor da pele, dos olhos e cabelos. Os negros da África e os 
autóctones da Austrália possuem pele escura por causa da concentração da melanina. 
Porém, nem por isso eles são geneticamente parentes próximos (Munanga, 2003, grifos 
nossos). 

Dessa maneira, os estudos em genética já demonstraram que o conceito biológico de raça 

não tem sustentação científica, ou ainda, nos dizeres de Guimarães (2003, p. 96), que “a 

construção baseada em traços fisionômicos, de fenótipo ou de genótipo, é algo que não tem o 

 
6 Para aprofundamento da discussão sobre categorias e classificações no campo jurídico ver o livro Direito de ser: 
diálogos e reflexões sobre o reconhecimento das identidades trans, da autora (CAMILLOTO, 2019). 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

10 

menor respaldo científico”. Isso porque, do ponto de vista genético, pesquisas têm evidenciado 

que as diferenças genéticas entre indivíduos agrupados sob a mesma categoria racial — como 

no caso das populações africanas — podem ser mais expressivas do que aquelas verificadas entre 

grupos classificados como pertencentes a “raças” diferentes, como africanos e europeus, o que 

reforça o caráter não biológico da noção de raça (Guimarães, 2003, p. 96). Ou seja, a espécie 

humana (homo sapiens) é única e indivisível, no aspecto biológico. Ainda assim, apesar de a raça 

não existir biologicamente, Munanga (2003) adverte para o fato de que isto, por si só, “é 

insuficiente para fazer desaparecer as categorias mentais que a sustentam”, sendo bastante 

difícil “aniquilar as raças fictícias que rondam em nossas representações e imaginários 

coletivos” (Munanga, 2003).  

A partir dessas raças fictícias – que são uma construção histórico-social e não 

provenientes de essencialismos ou atributos biologicamente intrínsecos a determinados grupos 

sociais – é que se tem uma ideia de superioridade de uma raça sobre a outra e que o racismo é 

reproduzido. As diferenças fenotípicas (cor da pele, tipo e textura de cabelo, formato do nariz e 

do rosto) e as influências de manifestações culturais não deveriam, todavia, ser utilizadas para 

justificar a distinção hierárquica entre os povos, de forma a determinar o destino e o lugar das 

pessoas na sociedade.  

Segundo Nilma Lino Gomes (2017b, p.45), o conceito de raça ainda é utilizado uma vez 

que a discriminação racial e o racismo existentes no Brasil se dão “não apenas devido aos 

aspectos culturais dos representantes de diversos grupos étnico-raciais, mas também devido à 

relação que se faz na nossa sociedade entre esses e os aspectos físicos observáveis na estética 

corporal dos pertencentes às mesmas”. 

2.2. A perspectiva cultural de raça 

Estabelecendo um salto temporal para a década de 1930, chega-se à perspectiva cultural de 

raça, quando despontaram o discurso da miscigenação (ideia de docilidade negra e integração 

das raças) e a ideia da democracia racial (embora ainda não nomeada nesses termos), 

enormemente fortalecida pelo trabalho internacionalmente conhecido de Gilberto Freyre em 

Casa-Grande & Senzala (originalmente escrito em 1933), a ideia de homem cordial de Sérgio 

Buarque de Holanda em Raízes do Brasil (1936) e a concepção de Formação do Brasil Contemporâneo 

por Caio Prado Jr. (1942). 

 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

11 

Nesse momento histórico, Freyre (2006) desafia a perspectiva biológica da raça até então 

operante, separando as influências genéticas de influências sociais. Aposta que não é a raça 

genética que vai influenciar o comportamento das pessoas, mas a cultura. Com o avanço 

industrial, era preciso existir um sentimento de coesão do povo brasileiro e identidade nacional 

naquele cenário político e econômico, havendo um projeto de Brasil em curso. Para tal projeto 

de desenvolvimento econômico e industrial da nação, em vez do extermínio da população negra 

e indígena como preconizava a ideia de raça eugenista (paradigma biológico de raça), a 

mestiçagem era valiosa e positiva, buscando-se integrar o negro na sociedade. Uma nação 

“divinamente mestiça”, como descreveu Schwarcz (2007, p. 12). A mistura das três raças é o que 

caracterizava o Brasil, mas sempre em uma relação hierárquica entre brancos, negros e 

indígenas, sendo esses últimos relegados às margens.  

Como conta Souza (2021, p. 147), Freyre construiu o primeiro mito nacional brasileiro 

bem-sucedido, transformando “a ideia humilhante do brasileiro mestiço, com a qual ninguém 

poderia se identificar positivamente no contexto do racismo reinante, na ideia, pelo menos 

ambiguamente positiva, do ‘bom mestiço’”. Dessa maneira, Freyre foi um intérprete do Brasil 

para o mundo e contribuiu para a fabricação de uma imagem da sociedade brasileira e para 

estereótipos e símbolos que, inclusive, o descrevem internacionalmente como o país da 

“malemolência”, do samba e do futebol.   

Quanto à ideia falseada de que “somos todos brasileiros” ou de “não vejo cores, vejo 

apenas pessoas”, que são utilizadas até hoje no senso comum, Guimarães explica: 

Pois, simbolicamente, os negros foram incorporados sim, por Freyre (1933), por Mário 
de Andrade (1944), pelos folcloristas, pelos modernistas. Nos anos 1950, a palavra de 
ordem que encontramos ainda era a seguinte: a cor é apenas um acidente. Somos todos 
brasileiros e por um acidente temos diferentes cores; cor não é uma coisa importante; 
“raça”, então, nem se fala, esta não existe, quem fala em raça é racista (Guimarães, 
2003, p. 101). 

Além de todas as contribuições freyreanas para a composição do mito da democracia 

racial, o imaginário nacional também é influenciado pelo fato de o Brasil não ter experimentado 

regimes institucionalizados de segregação racial como ocorrera no sul dos Estados Unidos (pela 

implementação das Leis Jim Crow, vigentes entre 1876 e 1965, com o princípio legal “separados, 

mas iguais”) e na África do Sul (regime do Apartheid vigente entre 1948 e 1994), o que o faz 

parecer menos preconceituoso e segregacionista. Ledo engano. Com relação a essa comparação 

comumente feita, Munanga (2010) salienta que apesar das diferenças entre os tipos de racismo 

nesses três países, a democracia racial aclamada no Brasil é verdadeiramente um mito: 

 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

12 

Existe realmente um racismo no Brasil, diferenciado daquele praticado na África do 
Sul durante o regime do apartheid, diferente também do racismo praticado nos EUA, 
principalmente no Sul. Porque nosso racismo é, utilizando uma palavra bem conhecida, 
sutil. Ele é velado. Pelo fato de ser sutil e velado isso não quer dizer que faça menos 
vítimas do que aquele que é aberto. Faz vítimas de qualquer maneira (Munanga, 2010). 

Não houve uma legislação brasileira segregacionista expressa nos moldes da dos Estados 

Unidos ou da África do Sul, mas certamente houve (e ainda há) um regime jurídico 

institucionalizado no Brasil que culminou em segregações, exclusões e em extrema desigualdade 

de direitos para pessoas negras, sendo essa uma política de Estado, mesmo pós-abolição. Vide 

as leis que proibiam pessoas negras escravizadas ou alforriadas de acessarem as escolas públicas 

(Lei n. 01/1837, do Rio de Janeiro)7 e a Lei de criminalização dos “vadios e capoeiras”, no Código 

Penal de 18908. Quem eram os considerados “vadios” ou “vagabundos” em um contexto de 

recente abolição da escravatura, quando os ex-escravizados não tinham oportunidades de 

trabalho? E quem eram as pessoas que praticavam a capoeira nas ruas e praças, sendo essa uma 

expressão cultural, esportiva ou modalidade de luta criada pelos próprios escravizados?  

Após a abolição não houve políticas de inclusão de pessoas negras no mercado de 

trabalho e na educação, com oportunidades reais de inserção social e autonomia econômica 

como aconteceu em território norte-americano, onde eles implantaram e incrementaram 

políticas de ação afirmativa, com resultados inegáveis na ascensão socioeconômica dos afro-

americanos (Munanga, 2003). Apesar da abolição jurídica, no Brasil não houve abolição 

simbólica. Inclusive, perduraram-se os estereótipos e as representações negativas do negro 

originadas no regime escravocrata, sendo reformulados e refinados. Como lembra Guerra 

(2020), à abolição não seguiu “nenhuma compensação ou alternativa para os libertos se 

inserirem no novo Brasil livre”. Também não houve concessão de terras, a exemplo do que 

aconteceu com os imigrantes europeus trazidos ao Brasil em uma tentativa de branqueamento 

da população e que, mais adiante, estavam aptos ao modo contratual de produção capitalista por 

já possuírem conhecimento técnico na indústria europeia (Guerra, 2020).  

 
7 Lei n. 1, de 14 de janeiro de 1837: “São proibidos de frequentar as escolas públicas: Primeiro: pessoas que padecem 
de moléstias contagiosas. Segundo: os escravos e os pretos africanos, ainda que sejam livres ou libertos”. 
8 Decreto nº 847, de 11 de outubro de 1890: “Art. 399. Deixar de exercitar profissão, officio, ou qualquer mister em 
que ganhe a vida, não possuindo meios de subsistencia e domicilio certo em que habite; prover a subsistencia por 
meio de occupação prohibida por lei, ou manifestamente offensiva da moral e dos bons costumes: Pena - de prisão 
cellular por quinze a trinta dias”. E, ainda, “Art. 402. Fazer nas ruas e praças publicas exercicios de agilidade e 
destreza corporal conhecidos pela denominação capoeiragem; andar em correrias, com armas ou instrumentos 
capazes de produzir uma lesão corporal, provocando tumultos ou desordens, ameaçando pessoa certa ou incerta, ou 
incutindo temor de algum mal: Pena - de prisão cellular por dous a seis mezes”. 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

13 

Além da comparação em relação ao próprio regime jurídico experimentado em cada país, 

há também uma comparação entre as situações raciais vivenciadas no Brasil e nos Estados 

Unidos, com relação à experiência do preconceito. Aqui o Brasil já entra em um outro momento 

do debate racial, marcado pelos estudos patrocinados pela UNESCO, no início da década de 

1950. Aquele contexto permitiu o surgimento de uma forte contraposição à explicação 

culturalista de Gilberto Freyre e seu entendimento de ausência de conflito racial interno, 

apontando para a desigualdade e discriminação racial. 

2.3. A perspectiva sociológica de raça 

Por meio do projeto UNESCO, antropólogos, sociólogos e brasilianistas se puseram a 

estudar a dinâmica das relações raciais no contexto brasileiro a fim de compreender a razão da 

suposta harmonia racial aqui existente, que poderia servir de inspiração para outros países. Esse 

projeto de esforço comum de muitos pesquisadores e tamanho interesse global surge no contexto 

pós-Segunda Guerra, quando havia a preocupação com as concepções ideológicas sobre raça, 

que de alguma maneira haviam legitimado o nazismo na Alemanha e seu resultado mais 

perverso: o Holocausto.  

Nesse mesmo contexto, ainda persistiam os sistemas racistas de segregação nos EUA e 

na África do Sul. Como o Brasil conseguia tamanha façanha de integração racial? Objetivavam 

compreender a apregoada singularidade brasileira no tocante às relações raciais e investigar as 

possibilidades de generalização para outros países. Assim, o Brasil foi escolhido, de acordo com 

Marco Chor Maio (1999), para ser objeto de uma ampla pesquisa “sobre os aspectos que 

influenciariam ou não a existência de um ambiente de relações cooperativas entre raças e grupos 

étnicos, com o objetivo de oferecer ao mundo uma nova consciência política que primasse pela 

harmonia entre as raças”.  

O Brasil, que gozava até então de uma imagem internacional de “paraíso racial”, tornou-

se um “laboratório antropológico” (Maio, 1999), de maneira que o Projeto consolidou um campo 

de estudos sobre as relações raciais no país. O que a UNESCO esperava, inicialmente, era que 

“os estudos apresentassem um elogio da mestiçagem, assim como enfatizassem a possibilidade 

do convívio harmônico entre diferentes grupos humanos nas sociedades modernas” (Schwarcz, 

2007, p. 14). O que ficou evidenciado pelas pesquisas, todavia, foi a existência de preconceito 

racial e de um racismo dissimulado, de uma clivagem social e de tamanha desigualdade entre os 

brasileiros, a depender de sua pertença racial. E tal desigualdade não derivava da cultura, mas 

da condição de escravização vivenciada durante um longo período no Brasil e de suas marcas 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

14 

históricas: “em vez de democracia surgiam indícios de discriminação; em lugar da harmonia, o 

preconceito”, afirma Schwarcz (2007, p. 15). 

O próprio Movimento Negro (que só veio a unificar-se em 1978) e o Teatro 

Experimental do Negro – TEN (nascido na década de 1940 e representado, especialmente, por 

Abdias Nascimento e Guerreiro Ramos) já afirmavam a existência de preconceito racial no 

Brasil, apesar da pretensa ideia de democracia racial, contribuindo diretamente para os objetivos 

do Projeto UNESCO (Maio, 1999). Esse argumento ganhou força após os resultados dos estudos 

realizados por uma série de professores e pesquisadores vinculados ao Projeto, como Roger 

Batisde, Florestan Fernandes, Oracy Nogueira, Virgínia Leone Bicudo e outros.  

Em 1954, época em que ainda estava em vigência o regime segregacionista norte-

americano, Oracy Nogueira (2006) explicou as diferenças entre os tipos de preconceito 

brasileiro e norte-americano, ao apresentar um quadro de referências para exemplificar dois 

“conceitos ideais” distintos9.  Segundo o autor, enquanto nos Estados Unidos “o preconceito 

racial é manifesto e insofismável”, ao qual nomeou de “preconceito de origem”, aqui ele era 

negado ou subestimado, de modo que “o próprio reconhecimento do preconceito tem dado 

margem a uma controvérsia difícil de se superar” (Nogueira, 2006, p. 290-291). Tratava-se, 

portanto, de uma diferença qualitativa e não de existência ou inexistência do preconceito racial. 

No Brasil ele foi designado por Nogueira como “preconceito de marca”: 

Considera-se como preconceito racial uma disposição (ou atitude) desfavorável, 
culturalmente condicionada, em relação aos membros de uma população, aos quais se 
têm como estigmatizados, seja devido à aparência, seja devido a toda ou parte da 
ascendência étnica que se lhes atribui ou reconhece. Quando o preconceito de raça se 
exerce em relação à aparência, isto é, quando toma por pretexto para as suas 
manifestações os traços físicos do indivíduo, a fisionomia, os gestos, o sotaque, diz-se 
que é de marca; quando basta a suposição de que o indivíduo descende de certo grupo 
étnico para que sofra as consequências do preconceito, diz-se que é de origem (Nogueira, 
2006, p. 292, grifos nossos). 

Em que pese o trabalho seminal de Nogueira ter sido elaborado na década de 1950 e não 

mais subsistir o sistema de segregação norte-americano, seus apontamentos quanto ao modo de 

atuação do preconceito e estigma racial no Brasil permanecem atuais em grande medida, sendo 

uma referência para leitura sobre as dinâmicas do racismo no Brasil. Após a supressão de leis 

 
9 Importante ressaltar que Oracy Nogueira deixou explícito que os dois “tipos ideais” de preconceito (de marca e 
de origem) referem-se a abstrações de “situações puras” com a qual não se espera uma coincidência em todos os 
pontos observados num caso concreto nesses países, mas indicam uma tendência de atuação do preconceito: “O 
quadro de referência que se vai apresentar se baseia em dois conceitos ideais – no sentido de exagerações lógicas, 
inferidas de casos concretos, sendo que todo o caso particular propende para um ou outro dos dois polos “ideais”, 
embora nenhum caso coincida, ponto por ponto, com qualquer destes –, um dos quais representa, 
aproximadamente, a situação brasileira e, o outro, a norte-americana” (Nogueira, 2006). 
 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

15 

segregacionistas, os mecanismos de atuação contemporâneos do racismo nesses países 

apresentam mais semelhanças, “o que significa que os Estados Unidos, a África do Sul e os 

países da Europa ocidental se encontram todos hoje no mesmo pé de igualdade com o Brasil, 

caracterizado por um racismo de fato e implícito, às vezes sutil (salvo a violência policial que 

nunca foi sutil)” (Munanga, 2003). 

Em linhas gerais, Nogueira (2006, p. 293-303) elencou como características do preconceito 

de marca ou de cor, nos moldes brasileiros: a preterição dos membros do grupo discriminado “em 

relação a situações ou recursos pelos quais venham a competir com os membros do grupo 

discriminador”; o critério para definição de quem faz parte do grupo discriminado é o fenótipo 

ou aparência racial, havendo variações subjetivas de acordo com quem observa e com quem é 

observado; “a intensidade do preconceito varia em proporção direta aos traços negroides”; a 

consciência intermitente da própria raça; “as relações pessoais, de amizade e admiração cruzam 

facilmente as fronteiras de marca (ou cor)”, de maneira que uma pessoa branca pode ter 

preconceito contra pessoas negras em geral, e, ao mesmo tempo, ser amiga de determinada 

pessoa negra; a ideologia miscigenacionista, com a “noção geral de que o processo de 

branqueamento constituirá a melhor solução possível para a heterogeneidade étnica do povo 

brasileiro”; a reação contra uma situação de preconceito tende a ser mais individual do que 

coletiva (muito embora se observe uma intensa mobilização coletiva em torno da luta 

antirracista no Brasil nos último anos); a tendência de atenuação do preconceito em regiões 

onde há maior proporção da população negra; a probabilidade de ascensão social inversamente 

proporcional à intensidade das marcas negroides da pessoa, “ficando o preconceito de raça 

disfarçado sob o de classe, com o qual tende a coincidir”.  

As pesquisas realizadas pela socióloga e primeira psicanalista brasileira, Virgínia Leone 

Bicudo, também integralizaram o Projeto UNESCO e corroboraram, ao lado de Nogueira, para 

uma contraposição às visões tradicionais da época sobre a suposta harmonia racial no Brasil, 

apontando para a evidenciação de conflitos raciais internos e para as diferentes experiências dos 

sujeitos com o preconceito racial a depender da cor da sua pele. Bicudo [1945]/(2010) se voltou 

ao estudo das identidades, focalizando os grupos de “pretos” (pessoas negras com a pele retinta) 

e “mulatos” (ou “pardos”, como se refere em alguns momentos, para pessoas negras com a pele 

mais clara), e operou com as categorias de análise de raça e classe social. A autora inovou no 

campo da Sociologia (em interface com a Antropologia e a Psicologia) ao propor uma análise 

que considerava as subjetividades na dinâmica das relações raciais buscando, por meio da escuta 

direta dos sujeitos, identificar as suas “atitudes raciais” e formular hipóteses “quanto à 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

16 

concepção deles sobre si mesmos, a consciência de cor, seu status ocupacional e social, e sua 

acomodação social” (Bicudo, 2010, p. 158).  

Os estudos de Bicudo destacaram, naquele contexto dos anos 1940 e 1950, que o racismo 

opera e prevalece mesmo quando as diferenças de classe e sociais são atenuadas diante da 

ascensão social, embora sendo experenciado de maneira diferente por “pretos” e “mulatos” (em 

razão da forte presença do que Oracy Nogueira nomeou como “preconceito de marca” e daquilo 

que hoje se compreende como “colorismo”, embora Bicudo não tenha utilizado essa 

terminologia). Em boa medida seus apontamentos mostram-se atuais até essa segunda década 

do séc. XXI.  

Dentro do novo contexto socioeconômico e dos fundamentos éticos-jurídicos que 

emergiram no regime republicano, nasceu “um dos grandes mitos do nosso tempo” (Fernandes, 

2021, p. 274) – o mito da democracia racial –, a fim de escamotear as distâncias sociais que havia 

entre brancos e negros, mas que não mais podiam ser sustentadas fora de um regime 

escravocrata. No tocante ao drama coletivo da “população de cor”, mais por omissão ou inércia 

do que por ações ostensivas, a dinâmica atuava no sentido da perpetuação de esquemas de 

ordenação das relações sociais, acomodação e dominação das elites brancas dirigentes herdadas 

do passado: 

Com a Abolição e a implantação da República, desapareceram as razões psicossociais, 
legais ou morais que impediam a objetificação de semelhante ideia. Então, operou-se 
uma reelaboração interpretativa de velhas racionalizações, que foram fundidas e 
generalizadas em um sistema de referência consistente com o regime republicano 
(Fernandes, 2021, p. 275, grifos nossos). 

Na ideia de democracia racial haveria chances reais de mobilidade social de pessoas 

negras no mundo branco, com integração e igualação dos culturalmente inferiores. Tal ideologia 

vigorou, segundo Guimarães (2003, p. 102), “pelo menos dos anos 1940 até os 1960”, com “a 

conotação de um ideal político de convivência igualitária entre brancos e negros”. E essa 

expressão vem carregada de sentidos e significados: 

Nela, raças não existem e a cor é um acidente, algo totalmente natural, mas não 
importante, pois o que prevalece é o Brasil como Estado e como nação; um Brasil em 
que praticamente não existem etnias, salvo alguns quistos de imigrantes estrangeiros. 
Inventa- se, portanto, um povo para o Brasil, que passa a ter samba, passa a ter um 
pouco da cultura negra, que até aqui não existia […] (Guimarães, 2003, p. 102). 

Segundo Fernandes (2021, p. 276), o mito da democracia racial teve sua utilidade prática, 

incutindo certa ideologia racial e gerando consequências na consciência nacional (ou melhor, 

falta de). Em suma, o autor elenca como efeitos desse mito: a) atribuição à incapacidade ou 

irresponsabilidade da “população de cor” pelos seus próprios dramas humanos, como as 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

17 

desigualdades sociais, econômicas e políticas vivenciadas; b) isenção do branco de qualquer 

responsabilidade perante “os efeitos sociopáticos da espoliação abolicionista” e da deterioração 

da situação socioeconômica do negro; c) difusão e generalização da consciência falsa da realidade 

racial, suscitando algumas convicções comuns como: a ideia de que “o negro não tem problema 

no Brasil”, a ideia de que pela própria índole do povo brasileiro não existiam distinções raciais 

internas, a ideia de que todos tiveram indistintamente as mesmas oportunidades de acumulação 

de riqueza, prestígio social e poder, a ideia de que o “preto está satisfeito” com a sua condição 

social e estilo de vida e, finalmente, a ideia de que, exceto pelo período da escravidão, não existiu 

nem existiria outro problema de justiça social em relação ao negro no Brasil. Essa ideologia 

sustenta, ainda, uma branquitude que não se percebe racializada, que compreende o privilégio 

branco como direito conquistado meritocraticamente e que, no Dia da Consciência Negra, brada 

pela Consciência Humana, já que “somos todos iguais”. 

Assim, mesmo com essa elucidação feita por Florestan Fernandes e toda a literatura 

especializada que se seguiu a fim de evidenciar a ideia de democracia racial como um mito, não 

é raro observar que, no senso comum do brasileiro, ainda perdure, em boa medida, tal ideia. 

Afinal, o Brasil ainda é tido como o país do carnaval, da alegria, da feijoada, do futebol e das 

mulheres bonitas e fogosas e toda essa discussão atual em torno da pauta étnico-racial que não 

passa de discurso politicamente correto – pensam muitos brasileiros e brasileiras que não se 

consideram racistas, apesar das notícias diárias de racismo em todo o país. Não existindo nem 

havendo autorresponsabilização, torna-se mais difícil ser combatido, o que levou Munanga 

(2010) a afirmar que “nosso racismo é o crime perfeito”. 

A partir de 1978, o Movimento Negro Unificado (MNU) surge na cena política brasileira 

como um novo e importante agente e passar a contrapor, veementemente e de forma articulada, 

a ideologia da democracia racial (Guimarães, 2003, p. 103). Nessa mesma época, ganha relevância 

os trabalhos de Carlos Hasenbalg e Nelson do Valle e Silva, atestando que as desigualdades 

econômicas e sociais existentes entre brancos e negros no Brasil não advinham da herança 

escravagista e nem do fato de pertencerem a classes sociais distintas, “mas que tais 

desigualdades resultam inequivocamente de diferenças de oportunidades de vida e de formas de 

tratamento peculiares a esses grupos raciais” (Guimarães, 2003, p. 103). Como observa Schwarcz 

(2007, p. 22), a tese geral daquele momento “é de que tais desigualdades apresentam um 

componente racial inequívoco e relevante, que não pode ser resumido a partir de uma 

perspectiva socioeconômica”.  

 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

18 

Nesse contexto foi proposto o agrupamento das categorias de autoidentificação de pretos 

e pardos para compor a categoria de população negra, termo esse que ganhou credibilidade nas 

Ciências Sociais e no discurso político e é adotado pelo Estatuto da Igualdade Racial (Brasil, 

2010) e pelo IBGE para a pesquisa censitária e elaboração de estatísticas demográficas.  

Após um século da abolição formal da escravatura, em 1988, com a promulgação da 

Constituição da República Federativa do Brasil, é que se institucionalizou um caminho para as 

políticas de reparação em razão dos danos causados nos extensos anos de escravização e após 

sua extinção, representando, conforme pontuou Guerra (2020), “um novo marco legal com a 

valorização da identidade negra e da memória de antepassados cativos, através do artigo 68, que 

reconhece direitos territoriais aos remanescentes das comunidades quilombolas”. Apesar disso, 

é fato conhecido que “a transição da condição do negro de uma posição de objeto-mercadoria à 

de sujeito cidadão não se deu sem efeitos sobre sua subjetividade” (Guerra, 2020). Efeitos 

colhidos até hoje, inclusive.  

À luz dessas transformações, a perspectiva sociológica, ao deslocar o debate racial do 

campo biológico para o das relações sociais, políticas e institucionais, produziu uma inflexão 

decisiva na compreensão do racismo no Brasil. Ao evidenciar que a raça não constitui um dado 

natural, mas uma construção social historicamente situada, essa abordagem permitiu nomear 

as desigualdades raciais como produto de processos estruturais.  Contudo, os limites dessa 

perspectiva tornam-se evidentes quando se observa que o reconhecimento legal e a produção de 

diagnósticos sociológicos não foram suficientes, ainda, para desarticular as formas persistentes 

e renovadas de desigualdade racial no país. Tal constatação aponta para a necessidade de 

articular a análise sociológica a outras dimensões — simbólicas, educacionais e subjetivas — 

capazes de aprofundar a compreensão dos mecanismos pelos quais o racismo continua operando 

na sociedade brasileira. 

3. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Nos limites deste artigo, buscou-se analisar a construção do conceito de raça no Brasil 

como um significante historicamente situado, marcado por deslocamentos semânticos e 

disputas discursivas que acompanham as transformações sociais, políticas e epistemológicas do 

país. Um significante deslizante, como nomeou Stuart Hall (1995). Partindo da compreensão de 

raça como uma construção social e analítica — e não como categoria biológica —, evidenciou-se 

que sua permanência no debate público e acadêmico não se deve a um resquício conceitual 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

19 

ultrapassado, mas à centralidade que ocupa na organização das hierarquias sociais e na produção 

das desigualdades raciais. 

A análise das diferentes perspectivas que atravessaram o pensamento social brasileiro — 

biológica, cultural e sociológica —, tendo a leitura religiosa como relevante antecedente, permite 

depreender que, embora os sentidos atribuídos à raça tenham se modificado ao longo do tempo, 

o racismo manteve-se como estrutura operante, reatualizando-se por meio de novas linguagens 

e racionalizações. Nesse processo, ideologias como o racismo científico, o branqueamento e o 

mito da democracia racial desempenharam papel fundamental na naturalização das 

desigualdades e na dificuldade histórica de reconhecimento do racismo como problema social 

no Brasil. 

Nesse contexto, os debates raciais foram decisivos para a virada epistemológica que 

possibilitou a ruptura com a narrativa da harmonia racial, ao evidenciar a especificidade do 

racismo brasileiro, marcado pelo preconceito de marca, pela sutileza das práticas 

discriminatórias e pela centralidade do fenótipo na definição das experiências sociais. Tais 

formulações permanecem atuais – e em permanente disputa na arena pública - e oferecem 

importantes chaves interpretativas para a compreensão das dinâmicas raciais contemporâneas. 

Conclui-se que a categoria raça segue sendo indispensável como instrumento analítico e 

político para a leitura crítica da realidade brasileira, especialmente no enfrentamento das 

desigualdades raciais, na formulação de políticas públicas e na problematização dos processos 

de subjetivação. Reconhecer o caráter histórico, relacional e discursivo da raça não implica sua 

negação, mas, ao contrário, constitui condição necessária para a desnaturalização do racismo e 

para a construção de estratégias mais efetivas de justiça social e racial no país. 

REFERÊNCIAS 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. O que é racismo estrutural? Belo Horizonte: Letramento, 2018. 

AZZI, Riolando. A Igreja Católica na formação da sociedade brasileira. Aparecida, SP: Santuário, 
2008. 

BICUDO, Virgínia Leone (1945). Atitudes raciais de pretos e mulatos em São Paulo. Edição 
organizada por MAIO, Marcos Chor. São Paulo: Sociologia e Política, 2010. 

BRASIL. Lei n. 12.288 de 20 de julho de 2010. Estatuto da Igualdade Racial. Brasília: Senado 
Federal, Subsecretaria de Edições Técnicas, 2010. 

CAMILLOTO, Ludmilla. Direito de ser: diálogos e reflexões sobre o reconhecimento das 
identidades trans. Belo Horizonte: Conhecimento Livraria e Distribuidora, 2019. 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

20 

 

FERNANDES, Florestan. A integração do negro na sociedade de classes. 6. ed. São Paulo: Editora 
Contracorrente, 2021. 

FREYRE, Gilberto. Casa-grande & senzala: formação da família brasileira sob o regime da 
economia patriarcal. Apresentação de Fernando Henrique Cardoso. 51. ed. rev. São Paulo: 
Global, 2006. 

GOMES, Laurentino. Escravidão: do primeiro leilão de cativos em Portugal até a morte de 
Zumbi dos Palmares, volume 1. 1. ed. Rio de Janeiro: Globo Livros, 2019. 

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro educador: saberes construídos nas lutas por 
emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017a. 

GOMES, Nilma Lino. Alguns termos e conceitos presentes no debate sobre relações raciais no Brasil: 
uma breve discussão, 2017b.  

GÓES, Weber Lopes. Racismo, eugenia no pensamento conservador brasileiro: a proposta de povo 
em Renato Kehl. 2015. 276 f. Dissertação (mestrado) - Universidade Estadual Paulista Júlio de 
Mesquita Filho, Faculdade de Filosofia e Ciências, 2015.  

GONÇALVES, Luiz Alberto Oliveira; SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves e. Movimento 
negro e educação. In: Educação como exercício de diversidade. Brasília: UNESCO, MEC, 
ANPEd, 2007. 

GONZALES, Lélia (1979-1992). Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções 
e diálogos. Organização Flávia Rios, Márcia Lima. 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.  

GUERRA, Andréa Maris Campos. O papel da psicanálise na desconstrução do racismo à 
Brasileira. Revista Subjetividades, 20(Especial 2), 2020. 

GUIMARÃES, Antônio Sérgio Alfredo. Como trabalhar com "raça" em sociologia. Educação 
e Pesquisa, São Paulo, v.29, n.1, p. 93-107, jan./jun. 2003. 

HALL, Stuart. Raça, o significante flutuante. Tradução de Liv Sovik. Revista do Programa 
Avançado de Cultura Contemporânea, Universidade Federal do Rio de Janeiro, 1995.  

MAIO, Marcos Chor. O Projeto Unesco e a agenda das ciências sociais no Brasil dos anos 40 
e 50. Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 14, n. 41, p. 141-158, out. 1999. 

MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, identidade e 
etnia. Seminário Nacional Relações Raciais e Educação, PENESB, Rio de Janeiro, 2003.  

MUNANGA, Kabengele. Nosso Racismo é um crime perfeito. Fundação Perseu Abramo, São 
Paulo, 2010. Disponível em: https://fpabramo.org.br/2010/09/08/nosso-racismo-e-um-
crime-perfeito-entrevista-com-kabengele-munanga/.  

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. 
3. ed. São Paulo: Perspectiva, 2016. 

https://fpabramo.org.br/2010/09/08/nosso-racismo-e-um-crime-perfeito-entrevista-com-kabengele-munanga/
https://fpabramo.org.br/2010/09/08/nosso-racismo-e-um-crime-perfeito-entrevista-com-kabengele-munanga/


 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

21 

NOGUEIRA, Oracy. 2006. Preconceito racial de marca e preconceito racial de origem: 
sugestões de um quadro de referência para a interpretação do material sobre relações raciais 
no Brasil. Tempo Social, v. 19, n.1, São Paulo.  

SCHWARCZ, Lilia Moritz. Raça sempre deu o que falar. In: FERNANDES, Florestan. O 
negro no mundo dos brancos. Apresentação de Lilia Moritz Schwarcz. 2. ed. Revista. São Paulo: 
Global, 2007. 

SOUZA, Jessé. Como o racismo criou o Brasil. 1. ed. Rio de Janeiro: Estação Brasil, 2021.  

 

 

 

 

 

 

 


