
 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE       

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

1 

 

 
doi.org/10.51891/rease.v12i1.23693 

RESISTÊNCIA, SAÚDE MENTAL E TERRITÓRIO: OS RESULTANTES 
PSICOSSOCIAIS DO ETNODESENVOLVIMENTO EM COMUNIDADES 

AMAZÔNICAS    

Maiksson Santos da Silva1 

RESUMO: O presente trabalho visa investigar os principais efeitos do etnodesenvolvimento 
em comunidades indígenas, enfatizando a relação entre saúde mental, território e resistência. 
Esta pesquisa se justifica a partir do crescente interesse econômico em territórios indígenas para 
extração de recursos naturais.  Tais empresas dispõem de grandes tecnologias com alto poder 
de devastação, ocasionando enormes modificações nos ecossistemas e impactando o bem-viver 
dos povos tradicionais. Utilizou-se do método de revisão bibliográfica crítica para construção 
deste artigo, abrangendo diversas áreas do saber como a psicologia, antropologia, educação e 
saúde comunitária.  O papel do psicólogo é observar, denunciar e sensibilizar-se para as questões 
indígenas. E, de forma ética, não deve reproduzir discursos que incentivem práticas 
fundamentadas em uma visão normativa ocidental. Conclui-se que o etnodesenvolvimento, 
compreendido como o autogerenciamento e organização dos recursos próprios pelos povos 
indígenas, é imprescindível para a preservação da sua relação com o bem-viver. 

Palavras-chave: Saúde Mental. Etnodesenvolvimento. Povos indígenas. Resistência. 

ABSTRACT: The present study aims to investigate the main effects of ethnodevelopment in 
Indigenous communities, emphasizing the relationship between mental health, territory, and 
resistance. This research is justified by the growing economic interest in Indigenous lands for 
the extraction of natural resources. Such enterprises rely on advanced technologies with a high 
capacity for devastation, causing profound changes to ecosystems and negatively affecting the 
well-being of traditional peoples. A critical literature review was employed as the 
methodological approach for the development of this article, encompassing different fields of 
knowledge such as psychology, anthropology, education, and community health.  The role of 
the psychologist is to observe, denounce, and remain sensitive to Indigenous issues, and, from 
an ethical standpoint, to avoid reproducing discourses that encourage practices grounded in a 
Western normative perspective. It is concluded that ethnodevelopment–understood as the self-
management and organization of their own resources by Indigenous peoples are essential for 
preserving their relationship with well-being. 

Keywords: Mental Health. Ethnodevelopment. Indigenous Peoples. Resistance. 

INTRODUÇÃO   

O Etnodesenvolvimento, refere-se ao termo utilizado como alternativa às práticas 

etnocidas   e desenvolvimentistas, que observam as comunidades indígenas e sociedades 

tradicionais como sendo um obstáculo ao “progresso”, de acordo com Verdum (2006). Nesse 

 
1 Graduando em psicologia, Faculdade Serra Dourada.  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

2 

sentido, o termo quando empregado ao contexto amazônico é pensado justamente nas 

comunidades indígenas, ribeirinhas e rurais, tendo em vista que são as populações mais afetadas 

com a entrada de projetos que modificam o ambiente em que se inserem.   

As comunidades tradicionais se deparam com as diversas maneiras de pressão e 

vulnerabilidades devido a imposição de modelos desenvolvimentistas invasivos em seus 

territórios. Portanto, as principais causas desses impactos no modo de vida são a subtração das 

pessoas que vivem em contato com a natureza, de onde retira seu sustento, ou a saída obrigatória 

devido a escassez de recursos naturais após a implantação de barragens para hidrelétricas, 

contaminação ambiental por mineradoras ou a invasão de terras em reservas ambientais para 

expansão do agronegócio. 

A região norte do Brasil é a localidade onde se concentra a maior parte da floresta 

amazônica no território nacional abrangendo o total de sete estados: Acre, Amapá, Amazonas, 

Pará, Rondônia, Roraima e Tocantins que nas últimas décadas  se tornaram palco de evidentes 

transformações geográficas, culturais, econômicas dentre outras. 

 Os sujeitos que desenvolvem, por anos, uma ligação territorial que ao ser  ameaçada ou 

rompida pode impactar não apenas as suas condições de moradia ou subsistência, mas implicam 

na saúde mental, tendo em vista que tais mudanças provocam alterações psicossociais  

causadoras de sofrimento psíquico, prejuízo na identidade comunitária, perda da cultura e 

saberes tradicionais. 

 Este artigo justifica-se devido ao crescente interesse exploratório econômico na 

Amazônia legal, dos projetos que se apresentam com a face do “progresso”, entretanto, trazem 

consigo as marcas que põem  em risco o modo de vida dos povos tradicionais, através de 

conflitos pelo território que nela vivem. Dessa forma, tais fatores contribuem para uma série de 

agravantes socioculturais e emocionais que são invisibilizados. Portanto, a psicologia ao se 

aproximar das causas sociais, pode contribuir para entendimento sobre saúde mental, através 

de articulações com políticas públicas, levando em consideração a realidade das populações 

impactadas. Considerando que saúde mental não significa ausência de patologias como afirmam 

Marinho e Rodrigues (2010),  a saúde mental tem sido entendida como resultado de diversas e 

complexas interações incluindo fatores sociais, psicológicos e biológicos. 

 O objetivo deste artigo é verificar os principais impactos provocados por projetos de 

exploração de recursos naturais em comunidades amazônicas, tendo como destaque a dinâmica 

entre psicologia, saúde mental,  resistência, vínculo territorial e investigar a importância do 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

3 

território na formação da subjetividade dos povos amazônicos a partir de uma revisão 

bibliográfica crítica.               

METODOLOGIA 

 O presente artigo se qualifica como uma revisão bibliográfica crítica. Com a proposta 

de reunir, investigar e discutir textos acadêmicos que tratam os efeitos psicossociais dos projetos 

de características mercantilistas em contextos amazônicos, visando as relações entre saúde 

mental, território e resistência coletiva.  

 As pesquisas foram concretizadas em bases de dados científicos como Google 

Acadêmico, SciELO, pePSIC e Catálogo de teses e dissertações do CAPES. Levando em 

consideração a relevância de uma abordagem multidisciplinar, que não se limita apenas a uma 

área de saber, isto é, abrangendo produções que envolvam o campo da psicologia, saúde 

comunitária, educação e antropologia.  

 Para as buscas foram utilizados termos chaves, com combinações de diferentes formas: 

“Saúde mental”, “Etnodesenvolvimento”, “Território”, “Amazônia”, “Psicologia Social”, 

“Comunidades Tradicionais” “Região Norte”.  

  Como critério de inclusão, foram utilizados textos que possuem acesso gratuito e 

integral, publicados em português, inglês ou espanhol, que evidenciam pertinência na concepção 

dos processos entre etnodesenvolvimento e saúde mental comunitária.  

 Para critério de exclusão, foram desconsiderados os trabalhos que não levam em 

consideração aspectos econômicos, vínculos territoriais, cultura e singularidade das 

comunidades amazônicas. O processo de seleção não procedeu de forma rígida e sistemática, 

mas foi direcionada por uma abordagem qualitativa e crítica, direcionada a estruturação 

interdisciplinar do corpus selecionado, capaz de sustentar a análise proposta.  

REFERENCIAL TEÓRICO 

O etnodesenvolvimento possui neste artigo o entendimento de que não se deve 

considerar somente de forma parcial a participação da opinião índigena sobre ações em seu 

território, mas sim como afirma Bonfil apud Verdum (2010), são os povos originários que devem 

ser responsáveis por seu autogerenciamento, tomando as decisões sobre seu próprio destino. 

Nessa mesma linha, na análise de Verdum (2010), entende-se que para haver  autogestão étnica 

é essencial existir condições necessárias para que se possa exercer a autonomia de uma cultura 

que ao se manifestar, conduza e defina seu próprio desenvolvimento.  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

4 

 Para Stavenhagen apud  Souza, F. da C et al. (2021), no entodesenvolvimento a 

comunidade indígena manifesta-se com soberania em seu território, de maneira a decidir sobre 

seus recursos, organização coletiva e cultura, dispondo do poder em defender seus interesses 

frente ao Estado. 

 Em concordância com Ayala e Fehlauer, T ( 2014), apesar dos percalços na interpretação 

do etnodesenvolvimento, visto que o conceito não se apresenta de forma separada do modelo 

social em que surgiu, não faz desse impasse um impeditivo para as sociedades indígenas 

participar de um avanço, que ocasionou a perca política de suas comunidades, tornando justo a 

sua busca por direitos frente ao Estado em que vivem inseridos. 

 Na perspectiva de Souza, F. da C et al. (2021), a sociedade precisa elaborar um 

desenvolvimento sustentável. Para  os autores, é fundamental que se compreenda a natureza 

não apenas sendo um objeto a ser utilizado pelo ser humano, mas como um ser dotado de valores 

e não apenas com finalidade de matéria para projetos utilitaristas, desse modo, reconhecendo 

outras formas de interação com a natureza. 

 O território é determinante na qualidade de vida dos que estão integrados em sua 

dimensão, como conclui  Gottmann (2012), o território abrange proporções que vão para além 

do espaço geográfico físico, atuando como instrumento da relação entre mente e corpo, essencial 

para promover a pluralidade social entre as comunidades mesmo que se desenvolvam em áreas 

separadas. 

É importante destacar a subjetividade como pilar da cultura amazônica, pois sustenta a 

diversidade coletiva e individual de modos de se apresentar, que se distingue de outras 

localidades. Para Silva, Oliveira e Nunes (2019), a constituição do sujeito amazônico é 

atravessada por uma construção em nível individual (micro) e coletivo (macro), emergindo 

onde o sujeito encara sua própria percepção de ser e se estendendo aos aspectos da globalização 

moderna que provocam uma ânsia de possuir e conquistar sua garantia nesse sistema externo, 

mesmo que para isso tenha de optar por negar sua origem na esperança da uma promessa de 

vida melhor.  

 Alguns autores desenvolvem produções que investigam os efeitos das violências  contra 

os povos indígenas em sua saúde mental, Pontes apud El Kadri et al. ( 2021), apontam que as 

violências  apresentam estruturas, tendo em vista que incide na vida das pessoas a partir de 

escolhas históricas e econômicas. As expressões das violências contra os indígenas se 

perpetuam, por exemplo, pelas invasões de terras,  aliciamento, proibição às manifestações 

religiosas e culturais, roubos, fome, exploração sexual e discriminação de mulheres. 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

5 

 Seguindo essa mesma linha de argumento, El Kadri et al. (2021), expõe a invisibilização 

como agravante das condições de violências, que se expressam pela falta de dados estatísticos 

oficiais devido a um processo colonial em que se produz a não existência  dessas comunidades. 

 As investigações dos impactos causados pela invasão dos não indígenas em seu território 

e sua influência sobre os mesmo tem se ampliado, deixando de ser exclusivamente campo dos 

indigenistas e antropólogos para se tornar uma questão interdisciplinar, em específico do campo 

da saúde indígena, Odair (2019). 

O destaque da atuação do psicólogo no contexto das comunidades, afirma Lane (2002), 

se dá através de intermediação entre linguagem  e representações sociais, tendo em vista que 

esse vínculo é essencial entre sujeito e coletivo. Além disso, o psicólogo trabalha com as emoções 

e afetos próprios da subjetividade, desse modo, exerce sua ação a nível da consciência, da 

atividade e identidade das pessoas, contribuindo para construção de uma harmônica 

convivência em comunidade.  

 Para pensar no cuidado sobre saúde mental índigena Mendes e Varga (2024), retratam 

a saúde mental para além da ausência de doença, refere-se portanto ao bem-estar individual, 

familiar, comunitário e cabe considerar as dimensões territoriais, ecológicas e espirituais. Em 

complemento a idéia de observar a saúde indígena de forma independente as práticas 

hegemônicas, desenvolvidas fora do contexto amazônico, reforça Krenak (2020), para pensar 

nesse cuidado de saúde é preciso abandonar as pré-concepções do que se entende por saúde, 

doença, bem-estar, tendo em vista que estão associadas a concepção de um corpo cristalizados, 

dado e não de um corpo que se constitui na relação com a natureza. Essa perspectiva contraria 

um sistema que observa o indivíduo como separado da natureza, devendo ser produtivo e 

seguidor de um modelo social ideal.   

 É fundamental um questionamento acerca da adaptabilidade dos indígenas ao sistema 

que contrapõe seu modo de viver, como problematiza Viveiros de Castro (2000, apud Tible, 

2017, p. 99), seria possível adequar as capacidade técnicas dos brancos,  com os outros modos de 

dinâmicas sociais que não seja o seu? Além disso, aos indígenas ficariam os desafios de 

apropriar-se das tecnologias dos brancos, ou seja, resultado de uma visão objetificada, sem se 

macular com sua violência, arrogância ou pela excêntrica fetichização da mercadoria. 

 No contexto tradicional indígena o movimento em direção à busca de uma melhora na 

saúde pode ser chamado de autoatenção, enfatizam os autores El Kadri, Michele Rocha et al. 

(2021), são práticas que se subdividem em dois sentidos, no seu nível amplo abrange a 

reprodução biossocial dos sujeitos indígenas, como garantia biológica através do alimento, 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

6 

saúde, sobrevivência  , e, no sentido social, a transmissão de valores, leis, costumes, cultura etc. 

Por fim, seu nível estrito se caracteriza pela relação ao cuidado que os indígenas possuem em 

relação ao tratamento e compreensão da doença ou desequilíbrio no seu bem-estar.  

 O desenvolvimento das ações sobre saúde mental indígena, pondera Berni (2017), traz 

uma crítica essencial: considerar que as comunidades indígenas sejam vistas como em estado de 

vulnerabilidade, apesar de o serem, mas que estas comunidades não sejam interpretadas como 

subculturas de uma cultura soberana, de modo que não devem receber o mesmo tratamento. 

Isto é, trata-se de culturas inseridas em uma cultura que permeia seu território e que lutam por 

sua sobrevivência. 

Destaca-se, portanto, que a iniciativa de garantir seus direitos a um bem-viver, como 

uma perspectiva  guerreira pela saúde, que não delimita o cuidado em saúde a diagnósticos frutos 

do pensamento ocidental. Portanto, trata-se da resistência que visa proteger o modo singular de 

estar no mundo dos povos indígenas, não sendo uma tentativa de voltar a ser o que era antes, 

mas reafirmando a sua autonomia sem rende-se ao domínio do Estado. 

RESULTADOS E DISCUSSÃO  

 Com base nos artigos selecionados, foi possível  observar que os povos indígenas 

sofreram e ainda sofrem com invasões em seus territórios, que resultam em diversos agravantes 

na saúde  e bem-estar, assim como: perda de sua identidade, violências, discriminações, expulsão 

das comunidades de seus territórios, sofrimento psíquico, proibições de cultos religiosos, 

esquecimento de suas tradições, dentre outros. 

 É essencial destacar como o autogerenciamento dos povos indígenas sobre seu modo de 

viver corresponde a menos consequências na saúde e cultura das comunidades. Para elucidar 

essa autodeterminação, Baines (1991), expõe o exemplo  da comunidade indigena Aborígine, ao 

norte da Austrália após a criação de uma legislação do governo – que promovia o 

autogerenciamento de seu modo de viver – passou por dois processos: ocorreu a reafirmação das 

concepções coletiva de posse, junto às reivindicações de seus direitos sobre o território e o 

segundo foi a organização em sentido político, com aspectos de sua própria identidade, vivendo 

de forma autónoma com controle de suas instituições.  

 Os efeitos se revelam também em aspectos subjetivos, sobretudo na qualidade de vida e 

vínculo territorial dos povos residentes das regiões amazônicas. De acordo com Acosta et al. 

Apud Souza, F. da C et al. (2021), o modo de viver para o indígena fundamenta-se em uma 

perspectiva holística e o bem-estar que dele surge exige equilíbrio entre território e ecossistema, 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

7 

amparados por recursos naturais do cotidiano indígena, que proporcionam de tal maneira a 

reprodução cultural coletiva e individual, quanto a proteção dos conhecimentos tradicionais que 

asseguram a vida dos povos indígenas de forma individual e social. 

   A violência contra os povos indígenas é um retrocesso às políticas públicas que visam 

protegê-los. Um exemplo disso é enfatizado por El Kadri et al. (2021), que argumenta como a 

falta de fiscalizações  que possibilita o maior desmatamento do território indígena, assim como 

a sua invasão por garimpeiros, madeireiros e donos de fazendas que derrubam áreas de 

conservação para o agronegócio. 

  A resistência indígena se apresenta mediante as violências ou ameaças ao seu território 

e comunidade. Um exemplo de resistência são os protestos para impedir o desenvolvimento de 

projetos que alteram significativamente o ecossistema da Amazônia. Em concordância com 

Fischer (2014), o que em alguns casos se tratava de ocupação para agricultura, não ocasionava 

enormes conflitos por pressão dos colonizadores. Posteriormente surgem novos invasores, 

grandes corporações que dispõe da alta tecnologia para destruir grandes áreas rapidamente, 

enquanto são constantemente incentivadas pelo Estado. Para evidenciar o sentimento de 

insegurança Mendes e Varga (2024), através de suas entrevistas captaram frases que refletem o 

cotidiano indígena frente às ameaças de invasão territorial. “A gente dorme com o ouvido cá 

em cima”, diz Cuarana, que na sequência declara: “tem muitos que não aguentam o arrocho”, 

acredita-se que a última frase alude ao que conhecemos por um processo de sofrimento psíquico 

que desencadeia a depressão. 

 A atenção básica à saúde indígena é atravessada por percalços, um desses desafios na 

prática de saúde é justamente a cultura assistencialista do não indígena. Muitos gestores e 

profissionais tendem a possuir uma visão do indígena que não abrange sua integralidade, como 

visão de mundo, espiritualidade, tradições ao lidar com a saúde, Nascimento (2018). 

 A respeito da prática em saúde ofertada pelo Estado Brasileiro, Batista (2010) enfatiza a 

dificuldade governamental em romper com a perspectiva dominante de “saber”, para ampliar 

sua concepção de modos diferentes de existência e desenvolver projetos que sejam abrangentes 

à cultura indígena e, portanto, mais eficientes. 

 O campo da psicologia passou a integrar as questões sobre saúde mental dos indígenas 

a partir de 2004, após um seminário organizado pelo Conselho Federal de Psicologia junto ao 

Conselho Indigenista Missionário (CIMI). A permissão para abordar tais demandas se deu a 

partir do IV Congresso de psicologia em 2001, do qual se definiu que a práxis do psicólogo deve 

observar, denunciar e sensibilizar-se para a questão indígena. O propósito da psicologia é se 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

8 

aproximar da realidade cotidiana das comunidades indígenas e da sua relação com os não 

indígenas, assim como seus efeitos na saúde mental e em seus territórios, Berni (2017). 

 A atuação em saúde mental e suas intervenções no contexto indígena deve ser 

organizada em torno da noção de que a forma como fazemos as coisas não é única existente 

Batista (2010), defende que se o profissional deseja não ser mais um autor na reprodução dessa 

prática, que manifesta-se como fruto da visão ocidental de normalidade é  crucial compreender 

o modo como o sujeito foco da sua atividade enxerga o mundo. Nessa mesma linha de 

pensamento Berni (2017), assume que a disciplina de psicologia ao se aproximar das questões 

indígenas como a saúde mental não pode ser interpretada de forma fragmentada. Isso em razão 

de tanto a psicologia quanto  a saúde mental possuírem conceitos baseados na perspectiva de 

uma cultura envolvente. Portanto, atuar junto aos indígenas  é participar dos conflitos entre as 

culturas. 

 E se tratando de etnodesenvolvimento, que é percebido e aceito como uma tentativa de 

adequação aos traços originários Gallegos Souza, F. da C et al. ( 2021),  expõe como o bem-viver 

enquanto conceito que envolve uma gama de características que refletem qualidade de vida para 

além do ter, como: ser, estar, fazer, sentir, amar e ser amado, vivendo em harmonia com sua 

cosmovisão singular. Portanto, esta se tornaria uma opção mais interessante, entretanto sua 

realização é considerada utópica devido ao seu discurso e aplicabilidade enquanto atividade 

política em  muitos espaços. 

 Nessa perspectiva é imprescindível a preservação do território, enquanto formador da 

identidade indígena e garantidor da sua relação natural com o bem-viver, de modo que os povos 

tradicionais e sua existência territorial não sejam ainda mais impactados por modelos 

econômicos que são fundamentados na modificação da natureza a fim de extrair recursos, 

devastando vegetações nativas, agredindo os indígenas e sua relação harmônica com a natureza 

da qual vivem. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Diante da análise do corpus selecionado, evidenciou-se o etnodesenvolvimento  como 

alternativa às práticas etnocidas  que emergem com a face de “progresso”, encobrindo os 

impactos causados ao ambiente e na saúde mental das comunidades tradicionais. Os resultados 

mais alarmantes surgem dos conflitos por território, espaço essencial na formação da identidade 

indígena. Tais embates provocam mudanças no ambiente, ferindo e ameaçando o bem-viver. 

Aspectos como saúde, língua, cultura, espiritualidade e gerenciamento dos recursos naturais são 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

9 

atravessados pela invasão territorial por garimpeiros, produtores do agronegócio e mega 

projetos apoiados pelo próprio Estado Brasileiro. 

 A implementação de grandes projetos na Amazônia como hidrelétricas, aberturas de 

ferrovias, empresas de mineração e criação de portos possuem permissão para produzir grandes 

alterações à fauna e à flora. 

 O debate em torno do etnodesenvolvimento enquanto conceito e aplicação se estende 

através de  diversos autores (Verdum, 2010; Souza, F. da C et al, 2021; Ayala e Fehlauer, 2014). 

A literatura propõe o autogerenciamento como a forma de se organizar, administrar seus 

próprios recursos, decidir de forma integral o seu destino. Portanto, seria mais eficaz preservar 

os povos amazônicos assim como sua relação com a natureza do que impor modelos em torno 

do que é “bom” para o indígena, com base em uma visão ocidental.  

O território amazônico é parte essencial da singularidade dos povos indígenas, sua 

cosmovisão compreende o ser de forma integrada à natureza. Desse modo, os elementos 

formadores da subjetividade produzem características de comportamentos e modos de viver que 

não são encontradas em outras localidades.  

 A atuação da psicologia contemporânea encontra barreiras ao abordar  as questões 

indígenas, sobretudo porque sua prática exige uma conduta ética de respeitar o modo de viver 

que se distancia da realidade em que surgem suas teorias. A perspectiva de saúde não se restringe 

à ausência de patologia, mas um bem-estar que abrange o equilíbrio das dimensões entre 

natureza, comunidade e espiritualidade. Além disso, para elaborar qualquer ação sobre saúde 

com os indígenas é preciso abandonar toda pré-concepção ocidental estruturada no que seja 

saúde ou doença. Como argumenta  Odair (2019), é complexo tentar compreender as 

necessidades dos povos indígenas se não temos a experiência cultural análoga à sua. Este dilema 

não se limita ao campo da psicologia mas a todas as práticas que partem do Estado.  

 Por fim, lançar luz sobre tais temáticas é fundamental para se aproximar do contexto 

das comunidades amazônicas e, de forma horizontal, buscar construir novos parâmetros para 

atuação da psicologia com os povos indígenas que há séculos vêm sendo impactados através da 

invasão daquilo que chamam de lar.  

REFERÊNCIAS  

AYALA, C.; FEHLAUER, T. Considerações críticas sobre o conceito etnodesenvolvimento: 
para pensar a condescendência na relação intercultural. Tellus, Campo Grande, v. 14, n. 26, 2014. 
Disponível em: https://tellus.ucdb.br/tellus/article/view/94. Acesso em: 21 jun. 2025. 

https://tellus.ucdb.br/tellus/article/view/94
https://tellus.ucdb.br/tellus/article/view/94


 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

10 

ALVES, Ana Alexandra Marinho; RODRIGUES, Nuno Filipe Reis. Determinantes sociais e 
económicos da saúde mental. Revista Portuguesa de Saúde Pública, Lisboa, v. 28, p. 127–131, 2010. 
DOI: 10.1016/S0870-9025(10)70003-1. Disponível em: 
https://linkinghub.elsevier.com/retrieve/pii/S0870902510700031. Acesso em: 18 jun. 2025. 

BAINES, Stephen Grant. Etnologia e indigenismo na Austrália. Brasília, DF: Departamento 
de Antropologia, Universidade de Brasília (Série Antropologia, n. 115), 1991. Disponível em: 
http://www.dan2.unb.br/images/doc/Serie115empdf.pdf. Acesso em: 8 jul. 2025. 

BATISTA, Marianna Queiróz. Saúde mental indígena: um desafio interdisciplinar. 2010. 
Disponível em: https://core.ac.uk/download/pdf/185253035.pdf. Acesso em: 21 jul. 2025.  

BERNI, Luiz Eduardo Valiengo. Psicologia e saúde mental indígena: um panorama para 
construção de políticas públicas. 2017. Disponível em: 
https://pepsic.bvsalud.org/pdf/psilat/nspe/a06nspe.pdf. Acesso em: 3 jul. 2025. 

EL KADRI, Michele Rocha et al. Bem viver: saúde mental indígena. São Paulo: Rede UNIDA, 
2021. 156 p. Disponível em: https://editora.redeunida.org.br/wp-
content/uploads/2021/05/Livro-Bem-viver-Saude-Mental-Indigena.pdf. Acesso em: 27 jun. 
2025. 

FISHER, William H. O contexto institucional da resistência indígena a megaprojetos 
amazônicos. In: OLIVEIRA, João Pacheco de; COHN, Clarice (orgs.). Belo Monte e a questão 
indígena: reflexões críticas sobre um caso emblemático de “desenvolvimentismo” à brasileira. 
Brasília, DF: Associação Brasileira de Antropologia, 2014. p. 133–142. Disponível em: 
https://www.abant.org.br/files/CAP-133880763.pdf. Acesso em: 16 jul. 2025. 

FURTADO, Odair. Construindo uma Psicologia Social ético-política na transversalidade 
teórica: ressonância: a Psicologia Social crítica em diálogo com os povos indígenas. São Paulo: 
EDUC, PIPEq, 2019. p. 139-149. Disponível em: 
https://www.academia.edu/43503063/VICENTIN_M_C_G_GONCALVES_M_G_M_MIRA
NDA_S_C_XAVIER_K_R_Orgs_Construindo_uma_psicologia_social_%C3%A9tico_politica_
na_transversalidade_te%C3%B3rica_1_ed_S%C3%A3o_Paulo_EDUC_PIPEq_2019_284p. Acesso 
em: 18 jul. 2025. 

GOTTMANN, Jean. A evolução do conceito de território. 2012. Disponível em: 
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/38145708/A_evolucao_do_conceito_de_territorio-
libre.pdf . Acesso em: 25 jun. 2025. 

KRENAK, Ailton. Reflexão sobre a saúde indígena e os desafios atuais em diálogo com a tese 
“Tem que ser do nosso jeito”: participação e protagonismo do movimento indígena na 
construção da política de saúde no Brasil. Saúde e Sociedade, São Paulo, v. 29, n. 3, e200711, 2020. 
DOI: 10.1590/S0104-12902020200711. Disponível em: 
https://www.scielosp.org/article/sausoc/2020.v29n3/e200711/pt/ . Acesso em: 2 jul. 2025. 

SILVA, Lane. Psicologia social comunitária. 2002. Disponível em: 
https://cliqueapostilas.com/Content/apostilas/a45f0d1c2dd53dda1b4576788aade24b.pdf. 
Acesso em: 1 jul. 2025. 

https://linkinghub.elsevier.com/retrieve/pii/S0870902510700031
https://linkinghub.elsevier.com/retrieve/pii/S0870902510700031
https://linkinghub.elsevier.com/retrieve/pii/S0870902510700031
http://www.dan2.unb.br/images/doc/Serie115empdf.pdf
http://www.dan2.unb.br/images/doc/Serie115empdf.pdf
http://www.dan2.unb.br/images/doc/Serie115empdf.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/185253035.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/185253035.pdf
https://pepsic.bvsalud.org/pdf/psilat/nspe/a06nspe.pdf
https://pepsic.bvsalud.org/pdf/psilat/nspe/a06nspe.pdf
https://pepsic.bvsalud.org/pdf/psilat/nspe/a06nspe.pdf
https://editora.redeunida.org.br/wp-content/uploads/2021/05/Livro-Bem-viver-Saude-Mental-Indigena.pdf
https://editora.redeunida.org.br/wp-content/uploads/2021/05/Livro-Bem-viver-Saude-Mental-Indigena.pdf
https://editora.redeunida.org.br/wp-content/uploads/2021/05/Livro-Bem-viver-Saude-Mental-Indigena.pdf
https://www.abant.org.br/files/CAP-133880763.pdf
https://www.abant.org.br/files/CAP-133880763.pdf
https://www.abant.org.br/files/CAP-133880763.pdf
https://www.academia.edu/43503063/VICENTIN_M_C_G_GONCALVES_M_G_M_MIRANDA_S_C_XAVIER_K_R_Orgs_Construindo_uma_psicologia_social_%C3%A9tico_politica_na_transversalidade_te%C3%B3rica_1_ed_S%C3%A3o_Paulo_EDUC_PIPEq_2019_284p
https://www.academia.edu/43503063/VICENTIN_M_C_G_GONCALVES_M_G_M_MIRANDA_S_C_XAVIER_K_R_Orgs_Construindo_uma_psicologia_social_%C3%A9tico_politica_na_transversalidade_te%C3%B3rica_1_ed_S%C3%A3o_Paulo_EDUC_PIPEq_2019_284p
https://www.academia.edu/43503063/VICENTIN_M_C_G_GONCALVES_M_G_M_MIRANDA_S_C_XAVIER_K_R_Orgs_Construindo_uma_psicologia_social_%C3%A9tico_politica_na_transversalidade_te%C3%B3rica_1_ed_S%C3%A3o_Paulo_EDUC_PIPEq_2019_284p
https://www.academia.edu/43503063/VICENTIN_M_C_G_GONCALVES_M_G_M_MIRANDA_S_C_XAVIER_K_R_Orgs_Construindo_uma_psicologia_social_%C3%A9tico_politica_na_transversalidade_te%C3%B3rica_1_ed_S%C3%A3o_Paulo_EDUC_PIPEq_2019_284p
https://www.academia.edu/43503063/VICENTIN_M_C_G_GONCALVES_M_G_M_MIRANDA_S_C_XAVIER_K_R_Orgs_Construindo_uma_psicologia_social_%C3%A9tico_politica_na_transversalidade_te%C3%B3rica_1_ed_S%C3%A3o_Paulo_EDUC_PIPEq_2019_284p
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/38145708/A_evolucao_do_conceito_de_territorio-libre.pdf
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/38145708/A_evolucao_do_conceito_de_territorio-libre.pdf
https://www.scielosp.org/article/sausoc/2020.v29n3/e200711/pt/
https://cliqueapostilas.com/Content/apostilas/a45f0d1c2dd53dda1b4576788aade24b.pdf
https://cliqueapostilas.com/Content/apostilas/a45f0d1c2dd53dda1b4576788aade24b.pdf
https://cliqueapostilas.com/Content/apostilas/a45f0d1c2dd53dda1b4576788aade24b.pdf


 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

11 

MENDES, Leonardo José de Alencar; VARGA, István van Deursen. Saúde mental indígena 
em território de conflitos: o caso da comunidade Tupinambá da Serra do Padeiro no sul da 
Bahia. Saúde e Sociedade, São Paulo, v. 33, n. 2, e230260pt, 2024. DOI: 10.1590/S0104-
129020242230260pt. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/sausoc/a/KgCXP8nbXMfrxqQ49Bz3Hvx/?format=pdf&lang=pt. 
Acesso em: 5 jul. 2025. 

NASCIMENTO, Renata Cruz do. Saberes tradicionais indígena sobre cuidados em saúde. 
Fortaleza: Universidade Federal do Ceará, 2018. Disponível em: 
http://repositorio.ufc.br/handle/riufc/38157. Acesso em: 10 jul. 2025. 

SILVA, Saulo Vieira Cavalcante da; OLIVEIRA, Edjôfre Coelho de; NUNES, Ana Ignes 
Belém Lima. A identidade na realidade amazônica: aspectos históricos, socioculturais e 
processos subjetivos. In: SIMPÓSIO NACIONAL DE EPISTEMOLOGIA 
QUALITATIVA E SUBJETIVIDADE, II, 2019, Brasília, DF. Anais eletrônicos… Campinas: 
Galoá, 2019. DOI: 10.17648/sneqs-2019-110398. Disponível em: 
https://proceedings.science/sneqs-2019/trabalhos/a-identidade-na-realidade-amazonica-
aspectos-historicos-socioculturais-e-process?lang=pt-br. Acesso em: 1 jul. 2025. 

SOUZA, Fernando da Cruz et al. Etnodesenvolvimento e bem viver: concepções e implicações 
para políticas públicas. Research, Society and Development, [S.l.], v. 10, n. 2, e48910212860, 2021. 
DOI: 10.33448/rsd-v10i2.12860. Disponível em: 
https://rsdjournal.org/index.php/rsd/article/view/12860. Acesso em: 24 jun. 2025. 

VERDUM, Ricardo. Etnodesenvolvimento: nova/velha utopia de indigenismo. 200 f. Tese 
(Doutorado em Ciências Sociais) – Universidade de Brasília, Instituto de Ciências Sociais, 
Centro de Pesquisa e Pós‑Graduação sobre as Américas, Brasília, 2006. Disponível em: 
http://repositorio.unb.br/handle/10482/2154 . Acesso em: 25 jun. 2025. 

 

 

 

https://www.scielo.br/j/sausoc/a/KgCXP8nbXMfrxqQ49Bz3Hvx/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/sausoc/a/KgCXP8nbXMfrxqQ49Bz3Hvx/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/sausoc/a/KgCXP8nbXMfrxqQ49Bz3Hvx/?format=pdf&lang=pt
http://repositorio.ufc.br/handle/riufc/38157
http://repositorio.ufc.br/handle/riufc/38157
http://repositorio.ufc.br/handle/riufc/38157
https://proceedings.science/sneqs-2019/trabalhos/a-identidade-na-realidade-amazonica-aspectos-historicos-socioculturais-e-process?lang=pt-br
https://proceedings.science/sneqs-2019/trabalhos/a-identidade-na-realidade-amazonica-aspectos-historicos-socioculturais-e-process?lang=pt-br
https://proceedings.science/sneqs-2019/trabalhos/a-identidade-na-realidade-amazonica-aspectos-historicos-socioculturais-e-process?lang=pt-br
https://proceedings.science/sneqs-2019/trabalhos/a-identidade-na-realidade-amazonica-aspectos-historicos-socioculturais-e-process?lang=pt-br
https://rsdjournal.org/index.php/rsd/article/view/12860
https://rsdjournal.org/index.php/rsd/article/view/12860
https://rsdjournal.org/index.php/rsd/article/view/12860
http://repositorio.unb.br/handle/10482/2154

