
 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE       

 
Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 

ISSN: 2675-3375    
 

7727 

 
 

doi.org/10.51891/rease.v11i12.23567 
 

PEDAGOGIA DECOLONIAL E EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA: PRÁTICAS 
PEDAGÓGICAS NOS ANOS INICIAIS DO ENSINO FUNDAMENTAL 

 

Letícia Regina da Silva Martins1 
Luciana Salustiano Alves da Silva2 

Elimeire Alves de Oliveira3 
Ijosiel Mendes4 

Tiago Moreno Lopes Roberto5 
Melka Carolina Catelan Faria6 

Suéllen Danúbia da Silva7 
Amanda Cuim da Silva8 

  

RESUMO: Este artigo analisa como a pedagogia decolonial pode contribuir para práticas 
pedagógicas antirracistas nos anos iniciais do ensino fundamental, promovendo uma educação 
crítica e transformadora. Com abordagem qualitativa e bibliográfica, o estudo discute os 
princípios da pedagogia decolonial, os desafios de sua implementação, estratégias metodológicas 
e a legislação educacional pertinente, destacando a importância da superação das práticas 
eurocêntricas e da valorização da diversidade cultural no ambiente escolar.  

Palavras-chave: Pedagogia decolonial. Educação antirracista. Anos iniciais. Diversidade 
cultural. Legislação educacional.  

ABSTRACT: This article analyzes how decolonial pedagogy can contribute to anti-racist 
teaching practices in the early years of elementary school, promoting critical and 
transformative education. Using a qualitative and bibliographical approach, the study discusses 
the principles of decolonial pedagogy, the challenges of its implementation, methodological 
strategies, and relevant educational legislation, highlighting the importance of overcoming 
Eurocentric practices and valuing cultural diversity in the school environment. 

Keywords: Decolonial pedagogy. Anti-racist education. Early years. Cultural diversity. 
Educational legislation. 

 
1Graduanda Licenciatura em Pedagogia pela Faculdade Futura. 
2Graduanda Licenciatura em Pedagogia pela Faculdade Futura. 
3Docente e Coordenadora no Curso de Pedagogia na Faculdade Futura. Graduada em Direito (UNIFEV). Graduada em 
Pedagogia (Faculdade de Antônio Augusto Reis Neves). Graduada em Letras (UNIFEV)Especialista em Gestão Escolar 
(UNICAMP). Mestre em Ensino e Processos Formativos (UNESP) 
4Docente da Faculdade Futura de Votuporanga. Graduado em Matemática. (UNIFEV). Especialista em Matemática 
(UNICAMP). Especialista em Matemática no Ensino Médio (UFSCAR). Mestrado em Matemática (UNESP). 
5Graduado em Psicologia e Pedagogia. Especialista em Saúde Mental, Mestre em Psicologia e Saúde; Doutor em Ciências da 
Saúde; Professor do Curso de Psicologia e Odontologia; Professor e Gestor de Políticas Acadêmicas da Faculdade Futura. 
6Graduada em Matemática (UNESP) Graduação em Pedagogia(Centro de Educação Continuada) Mestrado em Matemática    
(UNESP);    Docente    na    Faculdade    Futura.    Coordenadora    de    Área    (SEE/SP) 
7Docente no curso de Pedagogia da Faculdade Futura. Graduada em Ciências Contábeis (UNIFEV), graduada em 
Administração pela Faculdade Futura, Graduanda em Pedagogia (UNIBF) Especialista em Administração Estratégica com 
ênfase em Marketing e Gestão de Recursos Humanos (UNILAGO), Especialização em Controladoria (UNIASSELVI), 
Mestrado em Administração (UNIMEP). 
8Docente na Faculdade Futura de Votuporanga, Docente na Prefeitura de Votuporanga. Mestre em Ensino e Processos 
Formativos (UNESP). Especialista em Educação Infantil e Ensino Fundamental, Coordenação Pedagógica (UFSCAR). 
Graduada em Pedagogia ( UNIFEV). 

https://doi.org/10.51891/rease.v11i12.23567


 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7728 

1 INTRODUÇÃO  

Por séculos, a história da colonização do território brasileiro foi narrada 

majoritariamente sob a ótica eurocêntrica, que privilegia a experiência do colonizador branco 

europeu, exaltando uma versão heroica e romantizada dos processos históricos. Essa 

perspectiva resultou na invisibilização e marginalização dos saberes, das culturas e das 

trajetórias dos povos originários e das populações afrodescendentes, consolidando uma visão 

única de mundo, pautada em valores ocidentais. 

 Conforme argumenta Boaventura de Sousa Santos (2007), essa hegemonia 

epistemológica constitui uma das bases do que ele denomina "epistemologia do Norte", 

responsável por silenciar outros modos de conhecer e de existir. Essa construção histórica 

repercute diretamente na estrutura educacional brasileira, limitando a constituição de uma 

educação plural, crítica e decolonial, além de perpetuar desigualdades sociais e epistemológicas 

(Mignolo, 2008). 

Dessa forma, torna-se urgente repensar os currículos e práticas pedagógicas a partir de 

uma perspectiva intercultural e de valorização da diversidade, como forma de promover uma 

educação antirracista, baseada na pedagogia decolonial, a qual tem como pressuposto desafiar 

paradigmas eurocêntricos e valorizar saberes indígenas, afrodescendentes e populares.  

Neste sentido, o presente tem como objetivo geral discutir como a pedagogia decolonial 

pode contribuir para a construção de práticas pedagógicas antirracistas nos anos iniciais do 

ensino fundamental, promovendo uma educação crítica e transformadora. Como objetivos 

específicos, buscou-se compreender os princípios da pedagogia decolonial e sua relação com a 

educação antirracista; identificar desafios e possibilidades da implementação de práticas 

pedagógicas antirracistas nos anos iniciais do ensino fundamental; mapear estratégias e 

metodologias que possam auxiliar professores na construção de um ensino antirracista, baseado 

em uma abordagem decolonial; e analisar a legislação e diretrizes educacionais que embasam a 

educação antirracista no Brasil. 

Este estudo justifica-se pela persistência do racismo estrutural na sociedade brasileira, o 

qual  reflete-se no ambiente escolar, perpetuando desigualdades e a invisibilização de saberes 

não eurocêntricos. A pedagogia decolonial apresenta-se como um caminho para desconstruir 

narrativas hegemônicas e fomentar um ensino que valorize a diversidade cultural, histórica e 

epistemológica dos povos negros e indígenas. 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7729 

 Nos anos iniciais do ensino fundamental, essa abordagem é essencial para a formação 

de crianças mais conscientes e críticas em relação às dinâmicas raciais. Além disso, ao articular 

a pedagogia decolonial com a educação antirracista, busca-se garantir a aplicação efetiva das 

diretrizes da Lei 10.639/2003, promovendo a equidade e o respeito à diversidade no ambiente 

escolar. 

2.FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA  

2.1 Os princípios da pedagogia decolonial e sua relação com a educação antirracista  

A pedagogia decolonial fundamenta-se na valorização dos saberes que foram 

subalternizados ao longo da história brasileira e  na crítica ao modelo de educação hegemônico, 

moldado historicamente por uma visão eurocêntrica de mundo, consolidada durante o processo 

de colonização e mantida pelas estruturas sociais contemporâneas. (Walsh, 2009). 

Esse modelo, segundo Quijano (2005), instituiu um padrão de poder que hierarquizou 

culturas e saberes, classificando-os em uma lógica binária de superioridade e inferioridade, 

baseada em critérios raciais e coloniais. Desse modo, povos indígenas, africanos e demais 

populações não europeias foram historicamente deslegitimados, sendo seus conhecimentos, 

línguas, práticas culturais e cosmovisões sistematicamente invisibilizados e subordinados.  

A pedagogia decolonial visa romper com essa lógica colonial do saber e do poder, 

buscando a valorização das epistemologias marginalizadas e reconhecendo a legitimidade dos 

saberes produzidos por povos indígenas, afrodescendentes e outros grupos historicamente 

silenciados. 

 Mignolo (2008) denomina esse processo como uma "desobediência epistêmica", 

destacando que a decolonialidade propõe o reconhecimento de múltiplas formas de 

conhecimento, desafiando o monopólio do saber ocidental.  

Nesse contexto, a educação antirracista constitui um eixo estruturante da pedagogia 

decolonial, visto que o racismo é um dos principais instrumentos de perpetuação da 

colonialidade. Conforme Oliveira (2006), a educação antirracista deve problematizar os 

mecanismos institucionais que perpetuam a desigualdade racial, reconhecendo o racismo como 

um elemento estrutural da sociedade e propondo práticas pedagógicas que desconstruam essas 

assimetrias.  

Para a autora, essa abordagem não se restringe à revisão dos conteúdos curriculares, mas 

exige também uma revisão crítica das práticas pedagógicas cotidianas, questionando 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7730 

estereótipos e naturalizações que sustentam as hierarquias raciais, pois “As deficiências na 

formação de professores continuam a provocar graves consequências nas atividades escolares, 

bem como precárias condições de trabalho impedem uma formação continuada satisfatória.” 

(Oliveira, 2006, p. 117).  

Neste sentido, vale ressaltar, a formação inicial e continuada de professores desempenha 

papel central nesse processo transformador, pois  para ensinar de modo antirracista, o educador 

precisa, antes de tudo, rever suas próprias concepções de raça, cultura e identidade, 

compreendendo o papel da escola na reprodução ou no combate às desigualdades. Portanto, a 

prática docente demanda um compromisso ético e político com a promoção da justiça social e 

com o reconhecimento da diversidade cultural, exigindo processos formativos que fomentem 

a autorreflexão crítica.  

Ademais, a pedagogia decolonial propõe a reconfiguração do currículo escolar por meio 

de uma abordagem intercultural crítica, superando a inclusão pontual de conteúdos 

relacionados à diversidade. Trata-se de reconhecer as epistemologias dos grupos 

subalternizados como constitutivas do conhecimento escolar. Nesse sentido, Candau (2020) 

afirma que essa perspectiva cria espaços pedagógicos interculturais, comprometidos com a 

superação das relações assimétricas de poder e com a afirmação das identidades de grupos 

historicamente subalternizados.  

Além disso, a pedagogia decolonial propõe o reconhecimento das histórias de resistência 

dos povos oprimidos, incorporando narrativas e trajetórias que foram historicamente 

invisibilizadas. Walsh (2009) argumenta que a decolonialidade educativa requer um 

deslocamento paradigmático que afeta o conteúdo, as metodologias, o papel do educador e os 

objetivos do processo educativo. A centralidade do diálogo horizontal, do respeito mútuo e da 

construção coletiva do conhecimento torna-se essencial para a efetivação de práticas 

pedagógicas antirracistas.  

Sousa Junior e Rangel (2023) defendem que negros e povos indígenas devem ser 

abordados no espaço escolar como sujeitos históricos de luta e resistência, reconhecidos como 

povos vivos na contemporaneidade. Os autores ressaltam que o ensino não deve romantizar 

suas trajetórias históricas, mas promover uma abordagem crítica que enfrente o racismo e o 

preconceito, contribuindo para a construção de uma educação comprometida com princípios 

antirracistas. 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7731 

Portanto, a articulação entre pedagogia decolonial e educação antirracista não se limita 

à inserção de novos temas no currículo, mas propõe uma reorientação profunda das práticas 

escolares. Essa reconfiguração envolve a adoção de metodologias participativas, o respeito à 

diversidade cultural e a promoção de um ambiente dialógico, onde todas as vozes sejam ouvidas 

e valorizadas. Dessa forma, a escola pode deixar de ser um espaço de reprodução de 

desigualdades e tornar-se um espaço de emancipação e justiça social, atuando como agente ativo 

na desconstrução do racismo e da colonialidade presentes na sociedade contemporânea.  

2.2 Desafios e possibilidades da implementação de práticas pedagógicas antirracistas nos anos 
iniciais do ensino fundamental  

A implementação de práticas pedagógicas antirracistas nos anos iniciais do ensino 

fundamental representa um desafio complexo e multifacetado. Apesar dos avanços legais, 

teóricos e normativos que vêm consolidando a obrigatoriedade da abordagem da temática 

étnico-racial no currículo escolar, especialmente a partir da promulgação da Lei nº 10.639/2003, 

a materialização dessas diretrizes na prática cotidiana ainda encontra diversas barreiras 

estruturais, institucionais e formativas (Brasil, 2003).  

Um dos principais entraves refere-se à formação inicial dos professores. Como destaca 

Santos (2015, p. 133), "os professores, em sua maioria, não receberam, durante sua formação 

inicial, subsídios suficientes para trabalhar a diversidade étnico-racial em sala de aula". Essa 

deficiência formativa reflete o histórico de invisibilização do debate racial nos cursos de 

licenciatura, onde, por muito tempo, a discussão sobre relações raciais, racismo estrutural e 

história e cultura africana, afro-brasileira e indígena foi negligenciada. A ausência desse 

arcabouço teórico e metodológico dificulta que os educadores desenvolvam práticas 

pedagógicas coerentes com os princípios da educação antirracista e decolonial.  

Adicionalmente, a resistência institucional constitui um obstáculo significativo. Muitas 

escolas, sobretudo aquelas com gestões pedagógicas conservadoras, continuam reproduzindo 

currículos centrados na história oficial eurocentrada, perpetuando um olhar homogêneo e 

excludente sobre a diversidade sociocultural brasileira (Oliveira e Candau, 2010). Essa 

resistência se manifesta tanto na manutenção de livros didáticos com abordagens 

estereotipadas, quanto na ausência de intencionalidade pedagógica para desconstruir 

preconceitos e promover a valorização das identidades étnico-raciais. Como ressalta Gomes 

(2012), essa invisibilização afeta profundamente a construção identitária de crianças negras, 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7732 

indígenas e pertencentes a outros grupos minorizados, contribuindo para a reprodução das 

desigualdades raciais desde a infância.  

Outro desafio importante refere-se à escassez de materiais pedagógicos adequados. 

Segundo Ramos (2014, p. 47), há uma "necessidade urgente de produção e disseminação de obras 

literárias e didáticas que tragam representações positivas e plurais das culturas negra e 

indígena". A ausência de recursos didáticos sensíveis, atualizados e de qualidade impede que os 

professores, mesmo aqueles sensibilizados para o tema, possam desenvolver atividades que 

promovam o reconhecimento, a valorização e o pertencimento das crianças em relação à sua 

identidade étnico-racial. Essa lacuna material também evidencia o reduzido investimento 

estatal na produção de conteúdos decoloniais e antirracistas de forma sistemática.  

Além desses fatores, observa-se que o racismo estrutural presente na sociedade brasileira 

também atravessa o cotidiano escolar, naturalizando desigualdades e preconceitos. As 

microagressões, as práticas de silenciamento e as omissões no enfrentamento de situações de 

discriminação racial no ambiente escolar fragilizam o compromisso pedagógico com a 

igualdade racial  

(Munanga, 2005). As crianças negras e indígenas frequentemente experimentam 

exclusão simbólica e material, o que repercute negativamente em seu desempenho escolar, 

autoestima e desenvolvimento integral.  

Entretanto, apesar dos desafios, existem possibilidades promissoras para a 

implementação efetiva de práticas pedagógicas antirracistas. A ampliação dos programas de 

formação continuada, promovidos por universidades, Secretarias de Educação e instituições de 

pesquisa, tem se mostrado uma estratégia fundamental na qualificação dos docentes. Santos 

(2015) ressalta que esses programas oportunizam momentos de reflexão crítica, atualização 

teórica e compartilhamento de experiências pedagógicas inovadoras, fortalecendo o 

compromisso ético-político dos professores com a promoção da equidade racial.  

Outro fator relevante é o papel ativo dos movimentos sociais, organizações não 

governamentais e coletivos culturais, que vêm desenvolvendo projetos de apoio pedagógico, 

formação docente e produção de materiais educativos alternativos. Essas organizações atuam 

como agentes mobilizadores na disseminação de práticas pedagógicas inovadoras e na 

construção de uma rede de apoio aos professores em sua prática cotidiana (Silva, 2018). A 

inserção de saberes oriundos desses movimentos amplia as possibilidades de construção de um 

currículo verdadeiramente plural e representativo da diversidade brasileira.  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7733 

Cabe destacar, ainda, o potencial transformador da própria comunidade escolar. A 

participação de famílias, lideranças comunitárias, representantes de povos tradicionais e 

movimentos culturais pode enriquecer o processo pedagógico, possibilitando vivências 

educativas significativas e o fortalecimento dos vínculos culturais (Candau, 2020). Essa 

interlocução entre escola e comunidade favorece a construção de um projeto pedagógico 

contextualizado, no qual as práticas antirracistas são incorporadas de forma transversal e 

integrada ao cotidiano escolar.  

 Destaca-se, ainda, que a implementação de práticas pedagógicas antirracistas nos anos 

iniciais não se resume à adoção de conteúdos específicos, mas envolve uma mudança 

paradigmática na concepção de educação, na postura docente e na estrutura institucional da 

escola. É um compromisso permanente com a construção de um ambiente escolar inclusivo, 

dialógico e  

promotor da justiça social, capaz de formar sujeitos críticos, autônomos e conscientes 

de sua identidade e de seu papel na sociedade.  

2.3 Estratégias e metodologias que possam auxiliar professores na construção de um ensino 
antirracista, baseado em uma abordagem decolonial  

A adoção de práticas pedagógicas antirracistas e decoloniais nos anos iniciais do ensino 

fundamental exige a mobilização de um amplo repertório de estratégias didáticas que 

promovam, desde a infância, a valorização da diversidade étnico-racial, o respeito às diferenças 

e a construção de uma consciência crítica frente às desigualdades historicamente construídas. 

A infância é uma fase decisiva na formação de valores, crenças e identidades, sendo, portanto, 

fundamental que o ambiente escolar ofereça vivências pedagógicas que reconheçam e celebrem 

a pluralidade de histórias, culturas e saberes que compõem a sociedade brasileira (Silva, 2018).  

Oliveira et al. argumentam que a inserção da temática da cultura africana no currículo 

deve ocorrer desde a Educação Infantil, pois esse é um período fundamental para a aquisição e 

interiorização de valores, além de ser a fase em que a formação do caráter da criança começa a 

se consolidar. 

Uma das estratégias mais potentes nesse processo é o uso da literatura infantil como 

ferramenta pedagógica transformadora. Segundo Ramos (2014, p. 53), "a literatura afro-

brasileira e indígena proporciona não apenas o contato com novas narrativas, mas também 

possibilita o desenvolvimento da autoestima das crianças pertencentes a esses grupos".  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7734 

 A presença de personagens negros, indígenas e de outras etnias subrepresentadas em 

contextos positivos, heroicos e protagonistas, contribui para o fortalecimento da identidade das 

crianças pertencentes a esses grupos, além de ampliar o repertório cultural de todas as crianças, 

favorecendo a empatia e o reconhecimento da diversidade como um valor coletivo.  

Entretanto, para que a literatura cumpra efetivamente esse papel emancipador, é 

necessário que a seleção de obras seja criteriosa e comprometida com a desconstrução de 

estereótipos. Obras que representem a pluralidade de experiências negras e indígenas em sua 

complexidade cultural, histórica e social devem ser priorizadas, fugindo de abordagens 

superficiais ou folclóricas. Além disso, a leitura dessas obras deve ser acompanhada de práticas 

reflexivas, discussões e atividades que estimulem o diálogo crítico sobre as temáticas 

apresentadas (Rosa, 2017).  

Além da literatura, a adoção de metodologias interdisciplinares se mostra fundamental 

na construção de práticas pedagógicas antirracistas e decoloniais. A articulação entre as 

disciplinas de história, geografia, arte, língua portuguesa, ciências e outras áreas do 

conhecimento permite um trabalho integrado, no qual as culturas afro-brasileiras, africanas e 

indígenas sejam abordadas de forma transversal e contextualizada. Para Gomes (2012), esse 

trabalho interdisciplinar possibilita desconstruir visões eurocentradas e evidenciar as 

contribuições desses povos na formação da identidade nacional, permitindo o resgate de 

trajetórias históricas invisibilizadas e o reconhecimento das suas produções culturais e 

intelectuais.  

Por meio dessa abordagem, os estudantes passam a compreender a história do Brasil sob 

múltiplas perspectivas, incluindo o protagonismo de povos indígenas e africanos na resistência 

às opressões coloniais, bem como suas permanências e contribuições contemporâneas. Esse tipo 

de prática contribui não apenas para a construção de uma consciência histórica crítica, mas 

também para o desenvolvimento do respeito às diferenças e da valorização das culturas 

originárias e africanas como parte constitutiva da sociedade brasileira (Santos, 2015).  

Outra estratégia pedagógica relevante consiste na promoção de rodas de conversa e 

debates em sala de aula, desde os primeiros anos escolares. Esses espaços dialógicos favorecem 

a expressão de pensamentos, o desenvolvimento de argumentações e o exercício da escuta 

atenta e respeitosa. 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7735 

 Candau  afirma que o desenvolvimento da argumentação crítica desde os primeiros 

anos é essencial para formar sujeitos capazes de questionar as desigualdades e buscar 

alternativas de transformação social. 

Estes exercícios podem ser introduzidos desde os primeiros anos da escolarização, orientados a identificar 

as raízes culturais  das famílias, do próprio contexto de vida- bairro, comunidades-. valorizando-se as diferentes 

características e especificidades de cada pessoa e grupo.(Candau,2008 p.26) 

Complementarmente, as visitas pedagógicas e as oficinas culturais representam 

estratégias práticas que ampliam o contato dos estudantes com diferentes manifestações 

culturais. A presença de representantes de comunidades quilombolas, povos indígenas, artistas 

negros, mestres da cultura popular, líderes religiosos de matrizes africanas e lideranças 

comunitárias no espaço escolar fortalece o diálogo intercultural e proporciona vivências 

pedagógicas enriquecedoras. 

 Como salientam Oliveira e Candau (2010), essas práticas oportunizam o 

reconhecimento das expressões culturais locais, aproximando o conhecimento acadêmico das 

realidades concretas das comunidades e fortalecendo os vínculos identitários dos estudantes.  

Além das práticas diretamente desenvolvidas com os estudantes, a formação continuada 

de professores constitui um pilar essencial para a implementação efetiva de práticas 

pedagógicas antirracistas. A articulação entre teoria e prática permite que os educadores 

reflitam criticamente sobre suas próprias concepções, posturas e práticas pedagógicas, 

promovendo a revisão de paradigmas muitas vezes introjetados ao longo de suas trajetórias 

formativas. Conforme destaca Santos (2015), a formação docente continuada deve oferecer 

subsídios teóricos sólidos e práticas pedagógicas inovadoras, incentivando a produção de 

materiais didáticos próprios, adaptados às realidades socioculturais de suas turmas.  

A produção de materiais didáticos elaborados pelos próprios educadores, com base no 

conhecimento adquirido por meio da formação continuada, favorece uma prática pedagógica 

contextualizada, capaz de atender às especificidades de cada comunidade escolar. Essa produção 

autoral também contribui para a ampliação do acervo didático disponível, ainda insuficiente 

quando se trata de materiais efetivamente comprometidos com a perspectiva antirracista e 

decolonial (Ramos, 2014).  

Por fim, é importante reconhecer que a implementação dessas estratégias não deve ser 

compreendida como um conjunto isolado de atividades pontuais, mas como parte integrante de 

um projeto pedagógico amplo, sustentado por princípios éticos e políticos de justiça social, 

equidade e valorização da diversidade. A construção de uma educação antirracista e decolonial 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7736 

exige o comprometimento contínuo de toda a comunidade escolar, incluindo gestores, 

docentes, estudantes, famílias e demais atores sociais, em um processo permanente de reflexão, 

aprendizado e transformação (Munanga, 2005).  

2.4 A legislação e diretrizes educacionais que embasam a educação antirracista no Brasil  

A construção de uma educação antirracista no Brasil está fortemente amparada por um 

arcabouço legal e normativo que reflete a luta histórica dos movimentos sociais negros, 

indígenas e de diversos segmentos da sociedade civil pela democratização da educação e pelo 

reconhecimento da diversidade cultural como elemento estruturante da identidade nacional. O 

ordenamento jurídico brasileiro, ao longo das últimas décadas, tem incorporado dispositivos 

que visam não apenas o combate ao racismo, mas também a valorização das culturas e histórias 

dos povos afro-brasileiros, africanos e indígenas, promovendo, assim, uma perspectiva 

decolonial na educação.  

A Constituição Federal de 1988 representa o primeiro grande marco nesse processo. Em 

seu artigo 205, estabelece que "a educação, direito de todos e dever do Estado e da família, será 

promovida e incentivada com a colaboração da sociedade, visando ao pleno desenvolvimento 

da pessoa, seu preparo para o exercício da cidadania e sua qualificação para o trabalho" (BrasiL, 

1988). Além disso, o artigo 206 garante a igualdade de condições para o acesso e permanência 

na escola, a gestão democrática do ensino público e a valorização dos profissionais da educação, 

criando as bases para políticas educacionais que respeitem a diversidade.  

No campo infraconstitucional, destaca-se a Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional (Lei nº 9.394/1996), que organiza o sistema educacional brasileiro e, a partir de 

alterações posteriores, passou a incorporar de forma explícita a obrigatoriedade do ensino das 

temáticas étnico-raciais. O artigo 26-A da LDB, incluído pela Lei nº 10.639/2003, tornou 

obrigatória a inclusão da história e cultura afro-brasileira e africana em todos os níveis e 

modalidades de ensino (Brasil, 2003). Esta legislação resultou de uma longa trajetória de 

reivindicações do movimento negro, que há décadas denuncia o apagamento histórico e cultural 

das populações negras nos currículos escolares (Gomes, 2012).  

Posteriormente, a Lei nº 11.645/2008 ampliou a obrigatoriedade, incorporando também 

a temática indígena, exigindo o ensino da história e cultura dos povos indígenas brasileiros, 

reconhecendo suas contribuições para a formação do país (Brasil, 2008). Assim, a legislação 

consolidou a necessidade de um currículo que reflita a diversidade étnica, cultural e histórica 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7737 

da nação, promovendo o reconhecimento dos sujeitos historicamente marginalizados no 

contexto escolar.  

A Resolução CNE/CP nº 01/2004, que aprova as Diretrizes Curriculares Nacionais para 

a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira 

e Africana, representa um importante desdobramento normativo das leis supracitadas. Este 

documento oferece orientações detalhadas sobre como os sistemas de ensino e as escolas devem 

operacionalizar o ensino dessas temáticas, propondo não apenas alterações curriculares, mas 

também mudanças na formação inicial e continuada de professores, no material didático e na 

gestão escolar (Brasil, 2004).   

As Diretrizes enfatizam a necessidade de práticas pedagógicas comprometidas com a 

superação do racismo, a valorização das identidades e o reconhecimento das contribuições dos 

povos negros e indígenas na constituição da sociedade brasileira.  

Oliveira e Candau (2010, p. 18) destacam que "a legislação brasileira avança ao 

reconhecer o racismo como fator de desigualdade educacional e ao propor medidas concretas 

de reparação histórica, contudo sua implementação ainda é desigual e enfrenta resistências 

culturais e institucionais".  

De fato, embora os marcos legais estejam consolidados, muitos desafios persistem no 

que tange à sua efetiva implementação, seja pela ausência de formação adequada de professores, 

pela falta de materiais pedagógicos apropriados ou pela resistência de setores conservadores 

dentro e fora da escola (Munanga, 2005; Silva, 2018).  

Outro documento normativo relevante é a Base Nacional Comum Curricular (BNCC), 

homologada em 2017, que, embora tenha sido alvo de críticas por não aprofundar 

suficientemente as questões étnico-raciais, reafirma a necessidade de considerar a diversidade 

e a pluralidade cultural brasileira como princípios orientadores do currículo (Brasil, 2017).  

A BNCC reconhece a educação para a igualdade étnico-racial como um dos temas 

contemporâneos transversais a serem contemplados nas práticas pedagógicas, sinalizando o 

compromisso do Estado brasileiro com os princípios da equidade e da justiça social.  

No campo internacional, diversos tratados e convenções também influenciam o 

ordenamento jurídico brasileiro no que tange à promoção de uma educação antirracista. A 

Declaração Universal dos Direitos Humanos (ONU, 1948), a Convenção Internacional sobre 

a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação Racial (ONU, 1965) e a Declaração e 

Programa de Ação de Durban (ONU, 2001) são marcos fundamentais que orientam o Brasil 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7738 

em suas obrigações de combate ao racismo e promoção da igualdade racial no âmbito 

educacional (ONU, 2001).  

Gomes (2005) argumenta que "a legislação não pode ser compreendida como um fim em 

si mesmo, mas como um instrumento que necessita de vontade política, formação qualificada 

e mobilização social para ser plenamente concretizada". Nesse sentido, cabe aos sistemas de 

ensino, instituições formadoras e aos próprios educadores o compromisso ético e político com 

a implementação efetiva dessas normativas, assegurando o direito de todos os estudantes a uma 

educação que reconheça, valorize e respeite a diversidade étnico-racial brasileira.  

A efetivação da legislação depende, portanto, de um trabalho articulado entre o Estado, 

as universidades, os movimentos sociais e a sociedade civil organizada. Conforme aponta Silva 

(2018), "a construção de uma educação antirracista exige um movimento permanente de diálogo 

entre as normativas legais e as práticas pedagógicas cotidianas, numa perspectiva crítica e 

transformadora".  

Nesse contexto, destaca-se a importância das instituições formadoras de professores na 

construção de uma prática pedagógica comprometida com a justiça social e a equidade racial, 

oferecendo uma formação inicial e continuada que dialogue diretamente com os princípios 

legais e as especificidades das relações étnico-raciais no Brasil.  

2.5 Mapeamento de estratégias e metodologias para a construção de um ensino antirracista 
decolonial  

Assim, ainda que o Brasil possua um aparato jurídico consistente para a promoção da 

educação antirracista, a sua plena realização exige não apenas conhecimento das normas, mas, 

sobretudo, engajamento pedagógico, compromisso ético e sensibilidade cultural por parte de 

todos os profissionais da educação.  

A implementação de práticas pedagógicas antirracistas e decoloniais exige não apenas o 

cumprimento da legislação vigente, mas, sobretudo, o desenvolvimento de estratégias e 

metodologias ativas que possibilitem, de fato, a desconstrução de práticas excludentes e 

eurocentradas ainda presentes nas escolas brasileiras. Como afirmam Oliveira e Candau (2010), 

o desafio não está apenas em inserir novos conteúdos nos currículos, mas em repensar o próprio 

fazer pedagógico, suas epistemologias, seus métodos e os processos de mediação docente.  

A pedagogia decolonial, nesse sentido, propõe a valorização de epistemologias plurais, 

reconhecendo que o conhecimento não é universal e homogêneo, mas múltiplo, situado e 

socialmente produzido (Mignolo, 2008; Quijano, 2005). Assim, um ensino antirracista 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7739 

decolonial requer metodologias que ultrapassem as práticas transmissivas tradicionais e 

promovam o diálogo intercultural, a reflexão crítica, a escuta ativa e a valorização dos saberes 

oriundos dos povos historicamente marginalizados.  

Uma primeira estratégia fundamental é a revisão crítica dos materiais didáticos 

utilizados em sala de aula. Conforme argumenta Cavalleiro (2003), muitos livros didáticos 

ainda perpetuam visões estereotipadas e superficiais sobre as culturas africanas e indígenas, 

invisibilizando suas histórias, lutas e conquistas. Portanto, cabe ao docente desenvolver a 

capacidade de analisar criticamente o material disponível, complementando-o com outras 

fontes e construindo atividades que estimulem o pensamento crítico dos estudantes.   

Além disso, a produção autoral de materiais pedagógicos adaptados à realidade local é 

uma prática importante. Segundo Silva (2018), o envolvimento dos professores na elaboração 

de conteúdos contextualizados promove não apenas o protagonismo docente, mas também a 

construção de práticas pedagógicas mais significativas, sensíveis à diversidade cultural de seus 

alunos.  

Outro eixo metodológico importante é a adoção de projetos interdisciplinares, que 

articulem diferentes áreas do conhecimento em torno de temáticas relacionadas às relações 

étnico-raciais. Conforme defende Gomes (2008), projetos pedagógicos que integrem disciplinas 

como história, geografia, arte, literatura e ciências possibilitam a construção de narrativas mais 

complexas e interligadas sobre a presença negra e indígena na sociedade brasileira. Essa 

abordagem favorece a compreensão de que as questões étnico-raciais atravessam todos os 

campos do saber e não devem ser tratadas de forma isolada ou pontual.  

Nesse mesmo sentido, a pedagogia de projetos emerge como uma metodologia potente, 

pois permite que os próprios estudantes participem da construção do conhecimento, 

investiguem suas origens, dialoguem com suas comunidades e desenvolvam autonomia 

intelectual (Hernández, 1998). Projetos como pesquisa de histórias familiares, entrevistas com 

lideranças comunitárias negras e indígenas, estudo de manifestações culturais locais e oficinas 

com mestres da cultura popular são exemplos de práticas que aproximam o conteúdo escolar 

da realidade social dos estudantes.  

As práticas de educação estética e artística também cumprem um papel central na 

pedagogia antirracista decolonial. A música, a dança, as artes visuais, o teatro e a literatura oral 

de matrizes africanas e indígenas são riquíssimas fontes de saberes que dialogam com a 

sensibilidade e a corporeidade dos estudantes, contribuindo para a construção de uma 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7740 

aprendizagem significativa e afetiva (Munanga, 2005; Santos, 2015). As rodas de capoeira, os 

contadores de histórias tradicionais, os grupos de maracatu e a arte plumária indígena, por 

exemplo, são práticas culturais que podem ser integradas de forma crítica e respeitosa ao 

currículo escolar.   

Outra estratégia essencial é o uso de metodologias dialógicas e participativas, como as 

rodas de conversa, debates mediadores e círculos de cultura, inspirados na pedagogia freireana. 

Para Freire (1996), o diálogo é condição necessária à construção de uma educação libertadora, 

pois possibilita a troca de saberes, o reconhecimento das identidades dos sujeitos e o exercício 

da escuta ativa. No contexto da educação antirracista, o diálogo promove o enfrentamento de 

preconceitos, a desconstrução de visões estigmatizadas e o fortalecimento da identidade étnico-

racial dos estudantes (Gomes, 2012; Freire, 1996).  

Ademais, o envolvimento da comunidade escolar e dos movimentos sociais na prática 

educativa amplia as possibilidades de transformação. Segundo Oliveira e Candau (2010), o 

contato com representantes de quilombos, aldeias indígenas, terreiros de religiões de matriz 

africana, coletivos culturais e organizações antirracistas contribui para a construção de práticas 

pedagógicas mais autênticas e enraizadas na realidade sociocultural brasileira. Essas parcerias 

permitem não apenas o acesso a saberes tradicionais, mas também o fortalecimento da 

identidade dos sujeitos que, historicamente, foram subalternizados pelas estruturas coloniais.  

Por fim, destaca-se a necessidade da formação continuada dos professores como 

elemento estruturante para a consolidação dessas metodologias. A prática docente não é neutra 

nem estanque; ao contrário, exige constante atualização e reflexão crítica. De acordo com 

Gomes (2012), formar professores para uma prática antirracista significa promover o 

enfrentamento de concepções cristalizadas sobre raça, cultura e identidade, além de fomentar 

o compromisso ético com a justiça social.  

Nesse contexto, é essencial que as políticas públicas de formação docente, tanto inicial 

quanto continuada, incorporem de forma sistemática as temáticas das relações étnico-raciais, 

promovendo espaços formativos que dialoguem com as experiências concretas dos educadores 

e suas comunidades escolares (Santos, 2015; Silva, 2018).   

Portanto, o mapeamento das estratégias e metodologias para a construção de um ensino 

antirracista decolonial não se restringe a práticas isoladas, mas implica um movimento 

pedagógico profundo, ético e político de transformação da escola enquanto espaço democrático, 

inclusivo e emancipador.  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7741 

3. METODOLOGIA  

Este trabalho utiliza uma abordagem qualitativa, de cunho bibliográfico e documental. 

Foram analisadas produções acadêmicas, legislações e documentos oficiais sobre pedagogia 

decolonial, educação antirracista e formação docente. O objetivo foi compreender, a partir de 

diferentes perspectivas teóricas, os desafios e possibilidades da aplicação de práticas 

pedagógicas antirracistas nos anos iniciais do ensino fundamental.  

A escolha por esta abordagem qualitativa se justifica pela complexidade do objeto de 

estudo, que envolve aspectos históricos, sociais, culturais e educacionais. A análise dos 

documentos foi realizada com base nos princípios da hermenêutica crítica, buscando identificar 

sentidos e contradições nas práticas educacionais.  

4. DISCUSSÃO 

Os resultados teóricos analisados ao longo deste estudo evidenciam que a pedagogia 

decolonial e a educação antirracista convergem na construção de um projeto educativo 

comprometido com a transformação social, a valorização das identidades historicamente 

silenciadas e o enfrentamento das desigualdades raciais que persistem no contexto escolar 

brasileiro. 

 As contribuições de autores como Quijano (2005), Mignolo (2008), Gomes (2012) 

apontam para a urgência de se romper com o paradigma eurocêntrico que moldou o currículo e 

as práticas pedagógicas, de modo a reconhecer e incorporar as epistemologias dos povos 

africanos, afrodescendentes e indígenas no processo educativo. 

A discussão sobre a implementação de práticas pedagógicas antirracistas nos anos 

iniciais do ensino fundamental revela que, embora exista um robusto aparato legal que respalda 

essa abordagem — como as Leis nº 10.639/2003 e nº 11.645/2008 —, ainda há lacunas 

significativas entre a legislação e a prática docente. A carência de formação inicial e continuada 

adequada, a escassez de materiais didáticos representativos e a resistência institucional 

configuram os principais entraves à efetivação de uma educação verdadeiramente decolonial. 

Esses desafios reafirmam a necessidade de políticas públicas permanentes e de uma formação 

docente crítica, reflexiva e comprometida com os princípios da equidade racial e da justiça 

social. 

Por outro lado, as possibilidades mapeadas neste estudo demonstram que a 

transformação é possível quando a escola se abre ao diálogo intercultural e à participação ativa 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7742 

da comunidade. Práticas como o uso da literatura afro-brasileira e indígena, a promoção de 

projetos interdisciplinares, o desenvolvimento de rodas de conversa, oficinas culturais e a 

produção autoral de materiais pedagógicos são caminhos concretos que favorecem o 

reconhecimento da pluralidade cultural e o fortalecimento identitário das crianças. 

 Nesse sentido, a pedagogia decolonial não propõe apenas um novo conjunto de 

conteúdos, mas uma profunda reconfiguração ética e epistemológica da educação, na qual o 

respeito, o diálogo e a valorização das diferenças tornam-se princípios fundantes do processo 

formativo. 

Assim, o estudo aponta que o êxito da pedagogia decolonial e da educação antirracista 

depende de uma mudança estrutural na forma de compreender o papel da escola. É preciso 

superar a ideia de neutralidade pedagógica e assumir a educação como um ato político, cultural 

e emancipador, conforme defendido por Freire (1996). Dessa forma, a escola pode se consolidar 

como espaço de resistência, reconhecimento e reconstrução das identidades, contribuindo para 

a formação de sujeitos críticos e conscientes de seu papel social. 

5. CONCLUSÃO 

A análise realizada permite concluir que a pedagogia decolonial constitui uma via 

essencial para a consolidação de práticas pedagógicas antirracistas nos anos iniciais do ensino 

fundamental. Essa perspectiva desafia a hegemonia do pensamento eurocêntrico, promovendo 

uma educação comprometida com a pluralidade de saberes, com a valorização das culturas afro-

brasileiras e indígenas e com o reconhecimento das identidades historicamente marginalizadas. 

A efetivação dessa proposta, no entanto, exige esforços contínuos e integrados entre 

Estado, escolas, universidades e movimentos sociais. Investir na formação crítica de 

professores, na produção de materiais didáticos contextualizados e na criação de espaços de 

diálogo intercultural são ações imprescindíveis para que a educação antirracista ultrapasse o 

campo normativo e se concretize nas práticas cotidianas. 

Mais do que o cumprimento de dispositivos legais, a pedagogia decolonial representa 

um compromisso ético com a construção de uma escola democrática, inclusiva e humanizadora. 

Ao reconhecer todas as vozes e histórias que compõem o tecido social brasileiro, ela possibilita 

a formação de cidadãos conscientes, empáticos e engajados na luta pela equidade racial e pela 

justiça social. Assim, reafirma-se que a educação, quando fundamentada em princípios 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7743 

decoloniais e antirracistas, torna-se instrumento de emancipação e de transformação da 

sociedade. 

REFERÊNCIAS 

ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2018. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 

______. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a LDBEN para incluir no currículo oficial a 
obrigatoriedade da temática 'História e Cultura Afro-Brasileira'. 

______. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Inclui no currículo oficial da Rede de Ensino a 
obrigatoriedade da temática 'História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena'. 

______. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional (LDBEN). 

______. Resolução CNE/CP nº 01, de 17 de junho de 2004. Diretrizes Curriculares Nacionais 
para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-
Brasileira e Africana. 

CANDAU, Vera Maria. Educação intercultural: mediações e práticas pedagógicas. Petrópolis: 
Vozes, 2012. 

CANDAU, Vera Maria Ferrão. Didática, Interculturalidade e Formação de professores: 
desafios atuais. Revista Cocar, [S. l.], n. 8, p. 28–44, 2020. Disponível em: 
https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/3045. Acesso em: out. 2025. 

FREIRE, P. Pedagogia da Autonomia. 2. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1996. 

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores: possibilidades e 
desafios na prática docente. In: GOMES, Nilma Lino (org.). Educação e identidade negra: 
pesquisa e práticas pedagógicas. Belo Horizonte: Autêntica, 2012. p. 33-48. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/S1517-97022003000100012. Acesso Mai. 2025 

GOMES, Nilma Lino. A questão racial na escola: desafios colocados pela implementação da 
Lei 10.639/03.In: Antônio Flávio Moreira | Vera Maria Candau (Org.) Multiculturalismo 
Diferenças Culturais e Práticas Pedagógicas.2ª ed. Petrópolis: Vozes, 2008. 

MIGNOLO, W. D. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 
identidade em política. Cadernos de Letras da UFF – Dossiê: Literatura, língua e identidade, 
no 34, p. 287-324, 2008. Disponível em: https://mih.unilab.edu.br/wp-
content/uploads/2023/12/Desobediencia-epistemica.-Walter-Mignolo-1.pdf . Acesso em Jun. 
2025. 

MUNANGA, Kabengele (Org.). Superando o Racismo na escola. 2ª edição revisada. Brasília: 
Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, 
2005. p. 21 - 37. 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 11, n. 12, dez. 2025. 
ISSN: 2675-3375    

 

7744 

OLIVEIRA, Luiz Fernandes de; CANDAU, Vera Maria Ferrão. Pedagogia decolonial e 
educação antirracista e intercultural no Brasil. Educação em Revista, v. 26, n. 01, p. 15-40, 2010. 
Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0102-46982010000100002. Acesso em 14 Mai. 2025. 

OLIVEIRA, Iolanda. de (Org.) Cor e Magistério. Rio de Janeiro: Quartet; Niterói, RJ: EdUFF, 
2006. 

OLIVEIRA, Elimeire Alves de; NOGUEIRA, Letícia da Silva; OLIVEIRA, Melissa Maria 
Alves de; ROBERTO, Tiago Moreno Lopes; ORTIN, Sileno Marcos Araujo. A importância de 
uma educação antirracista na Educação Infantil. In: SOUSA JUNIOR, Manuel Alves de; 
RANGEL, Tauã Lima Verdan (org.). 20 anos da Lei nº 10.639/03 e 15 anos da Lei nº 11.645/08: 
avanços, conquistas e desafios. Itapiranga: Schreiben, 2023. p. 109–119. E-book. 

SOUSA JUNIOR, Manuel Alves de; RANGEL, Tauã Lima Verdan (org.). 20 anos da Lei nº 
10.639/03 e 15 anos da Lei nº 11.645/08: avanços, conquistas e desafios. Itapiranga: Schreiben, 2023. 226 
p. E-book. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: 
CLACSO, 2005. p. 107-130. Disponível em https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-
sur/20100624103322/12_Quijano.pdf. Acesso em 14 Jun. 2025. 

RAMOS, Flávia. Literatura infantil afro-brasileira: representatividade e identidade. São Paulo: 
Pallas, 2014. 

SANTOS, Boaventura de Souza. O fim do império cognitivo: a afirmação das epistemologias 
do Sul. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019. 

SANTOS, Sales Augusto dos. A lei 10.639 e a formação de professores: desafios e perspectivas. 
Revista da ABPN, v. 7, n. 15, p. 131-144, 2015. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad, descolonización del Estado y del conocimiento. In: 
WALSH, Catherine; MIGNOLO, Walter D. (org.). Interculturalidad, descolonización del 
Estado y del conocimiento. Quito: UASB, 2009. p. 17-42  Disponível em: 
https://monoskop.org/images/c/ce/Walsh_Mignolo_Garcia_Linera_Interculturalidad_desco
lonizacion_del_Estado_y_del_conocimiento_2006.pdf. Acesso em 21 out. 2025 

 

https://monoskop.org/images/c/ce/Walsh_Mignolo_Garcia_Linera_Interculturalidad_descolonizacion_del_Estado_y_del_conocimiento_2006.pdf
https://monoskop.org/images/c/ce/Walsh_Mignolo_Garcia_Linera_Interculturalidad_descolonizacion_del_Estado_y_del_conocimiento_2006.pdf

