
 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE       

 
 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

1 

 

 
doi.org/10.51891/rease.v12i1.23522 

ENTRE O CORAÇÃO E O CÉREBRO: REVISITANDO ARISTÓTELES, 
HIPÓCRATES E A NEUROCIÊNCIA MODERNA 

BETWEEN THE HEART AND THE BRAIN: REVISITING ARISTOTLE, HIPPOCRATES, 
AND MODERN NEUROSCIENCE 

ENTRE EL CORAZÓN Y EL CEREBRO: REVISITANDO A ARISTÓTELES, HIPÓCRATES Y 
LA NEUROCIENCIA MODERNA  

Milton de Paula Junior1 
Giovanni Augusto Kalempa Panzzolo2 

Renato Van Wilpe Bach3 
Paulo Roberto Costa de Almeida4 

Giovani Marino Favero5 

 
RESUMO: Esse artigo buscou estudar o pensamento aristotélico influenciou a ciência e a 
filosofia por mais de dois milênios. Entre suas ideias, destaca-se a concepção de que o coração, 
e não o cérebro, seria o centro das emoções humanas. Este artigo revisita tal concepção, 
contrastando-a com os achados contemporâneos da neurociência e com discussões modernas da 
filosofia da mente, como o problema corpo-mente e a crítica ao dualismo cartesiano. 
Argumenta-se que, embora equivocada sob a ótica anatômica e fisiológica, a visão aristotélica 
sobre o coração reflete um esforço precoce de integrar experiência corporal e afetiva ao 
conhecimento racional. Com isso, propõe-se uma leitura crítica e contextualizada da teoria 
cardiocêntrica, explorando também o imaginário simbólico que ainda persiste na linguagem 
cotidiana. 

Palavras-chave: Aristóteles. Filosofia da mente. Coração.  

ABSTRACT: This article sought to examine how Aristotelian thought influenced science and 
philosophy for more than two millennia. Among his ideas, the conception that the heart, rather 
than the brain, was the center of human emotions stands out. This article revisits that 
conception, contrasting it with contemporary findings in neuroscience and with modern 
discussions in the philosophy of mind, such as the mind–body problem and critiques of 
Cartesian dualism. It is argued that, although incorrect from an anatomical and physiological 
perspective, Aristotle’s cardiocentric view reflects an early effort to integrate bodily and 
affective experience with rational knowledge. Accordingly, a critical and contextualized 
reading of cardiocentric theory is proposed, also exploring the symbolic imagery that still 
persists in everyday language. 

Keywords: Aristotle. Philosophy of mind. Heart. 

 
1 Mestre em Ciências Farmacêuticas – Universidade Estadual de Ponta Grossa (UEPG).  

2 Doutor em Ciências Farmacêuticas – Universidade Estadual de Ponta Grossa (UEPG). 

3 Doutor em Ciências Farmacêuticas – Universidade Estadual de Ponta Grossa.  
4 Mestre em Ciências Farmacêuticas – Universidade Estadual de Ponta Grossa (UEPG). 
5 Orientador. Doutor em Alergia e Imunopatologia – Universidade de São Paulo (USP).  



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

2 

RESUMEN: Este artículo buscó examinar cómo el pensamiento aristotélico influyó en la 
ciencia y la filosofía durante más de dos milenios. Entre sus ideas, se destaca la concepción de 
que el corazón, y no el cerebro, sería el centro de las emociones humanas. Este artículo revisa 
dicha concepción, contrastándola con los hallazgos contemporáneos de la neurociencia y con 
discusiones modernas de la filosofía de la mente, como el problema cuerpo-mente y la crítica al 
dualismo cartesiano. Se argumenta que, aunque errónea desde la perspectiva anatómica y 
fisiológica, la visión aristotélica sobre el corazón refleja un esfuerzo temprano por integrar la 
experiencia corporal y afectiva al conocimiento racional. De este modo, se propone una lectura 
crítica y contextualizada de la teoría cardiocéntrica, explorando también el imaginario 
simbólico que aún persiste en el lenguaje cotidiano. 

Palabras clave: Aristóteles. Filosofía de la mente. Corazón. 

INTRODUÇÃO  

A relação entre razão e emoção sempre fascinou a humanidade, atravessando fronteiras 

entre filosofia, arte, ciência e religião. Desde a Grécia Antiga, pensadores buscam compreender 

qual seria a sede dos afetos, das paixões e daquilo que hoje chamamos estados emocionais. 

Aristóteles, em sua obra De Anima, atribuía ao coração um papel central na vida afetiva, 

considerando-o não apenas como um órgão fisiológico de circulação sanguínea, mas como o 

núcleo vital da sensibilidade e da paixão. A tradição aristotélica permaneceu influente por 

séculos, repercutindo tanto na medicina quanto na cultura popular, consolidando a ideia de que 

o coração, mais do que o cérebro, seria o verdadeiro depositário da vida emocional. 

Na Idade Média, essa concepção foi fortemente reforçada pela simbologia cristã, que 

associava o coração à espiritualidade, à compaixão e ao amor divino. O coração aparecia como 

metáfora daquilo que é mais íntimo e essencial no ser humano. Até hoje, expressões como 

“seguir o coração” ou “coração partido” revelam como esse órgão transcendeu o campo 

estritamente biológico para se tornar signo universal dos sentimentos humanos. Mesmo diante 

dos avanços científicos, a potência simbólica do coração continua viva, inserida em linguagens 

artísticas, literárias e cotidianas. 

No entanto, a partir do Renascimento e, sobretudo, da modernidade científica, o foco se 

deslocou progressivamente para o cérebro. Com as contribuições de estudiosos como Descartes, 

que via na glândula pineal o ponto de interação entre corpo e alma, iniciou-se uma nova etapa 

na busca pela sede da emoção. A neurociência contemporânea aprofunda esse caminho ao 

identificar circuitos neurais e mensageiros químicos que regulam o humor, a motivação e a 

capacidade de estabelecer vínculos afetivos. O desenvolvimento de técnicas como a ressonância 

magnética funcional e a neuroimagem molecular revelou como regiões específicas, como a 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

3 

amígdala, o hipocampo e o córtex pré-frontal, participam ativamente na construção das 

respostas emocionais. 

Apesar disso, a ciência não anulou o simbolismo cultural do coração. Pelo contrário, 

estabeleceu-se uma dialética interessante: se, de um lado, os dados empíricos apontam para o 

cérebro como regulador das emoções, de outro, a linguagem simbólica e filosófica insiste em 

preservar o coração como ícone de afeto. Essa dualidade nos obriga a refletir não apenas sobre o 

substrato biológico da emoção, mas também sobre as formas pelas quais culturas diferentes 

atribuem sentido à experiência humana. A emoção, nesse contexto, surge como fenômeno que 

não se reduz à bioquímica cerebral nem à pura metáfora literária, mas que se enraíza 

simultaneamente na fisiologia e na linguagem. 

O objetivo deste estudo é explorar essa fronteira entre ciência e filosofia, resgatando a 

tradição aristotélica que situa o coração como sede da vida afetiva e confrontando-a com os 

achados da neurociência moderna, que evidenciam o papel central dos neurotransmissores no 

cérebro. Buscamos demonstrar como ambos os campos podem dialogar, iluminando de 

maneiras distintas, mas complementares, o enigma da condição humana. Afinal, compreender 

emoções não é apenas um exercício técnico de neuroimagem ou farmacologia, mas também uma 

reflexão profunda sobre o que significa ser humano, sentir e dar sentido ao mundo.  

MÉTODOS  

Este estudo constitui-se como uma revisão narrativa e interdisciplinar. Foram analisados 

textos originais de Aristóteles, bem como comentadores modernos de sua obra. Paralelamente, 

realizou-se um levantamento bibliográfico em bases acadêmicas (PubMed, Scielo e Google 

Scholar), utilizando termos como emotions, Aristotle, neuroscience e philosophy of mind. A análise 

foi estruturada em três eixos: (1) concepção cardiocêntrica de Aristóteles; (2) evidências 

neurocientíficas contemporâneas sobre a regulação emocional; (3) diálogos com a filosofia da 

mente e o simbolismo cultural. 

RESULTADOS 

O coração como centro vital para Aristóteles 

Para Aristóteles, o coração era o primeiro órgão a se formar no embrião e o núcleo vital 

de onde emanavam todas as funções fisiológicas e emocionais. A base empírica de sua teoria 

residia em observações simples: ao experienciar medo, paixão ou raiva, percebe-se uma 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

4 

aceleração dos batimentos cardíacos, sudorese, tremores e outras respostas corporais evidentes. 

Essas reações levaram-no a concluir que o coração governava as emoções, enquanto o cérebro, 

frio e aparentemente passivo, servia apenas como regulador térmico do sangue. Essa concepção 

foi reforçada por sua visão teleológica da natureza, em que cada órgão possuía um fim (telos) e 

uma causa final. O coração, por estar no centro do corpo e reagir intensamente a estímulos 

afetivos, parecia o mais adequado para ocupar esse papel nobre. 

A visão encefalocêntrica de Hipócrates 

Entretanto, antes mesmo de Aristóteles, Hipócrates (460–370 a.C.) já havia proposto 

uma visão contrária. No tratado Sobre a Doença Sagrada, o médico grego argumentava que o 

cérebro era o órgão responsável não apenas pelos sentidos e pela inteligência, mas também pelas 

emoções e pelas perturbações psíquicas. Sua postura representava uma ruptura com o 

cardiocentrismo, inaugurando uma tradição encefalocêntrica que seria retomada mais tarde por 

Galeno. O paradoxo histórico é evidente: embora Aristóteles tenha consolidado sua teoria e 

exercido maior influência ao longo da história, foi Hipócrates, mais antigo, quem apresentou 

uma concepção mais próxima daquilo que a neurociência contemporânea comprovaria. Esse 

contraste revela que o progresso do conhecimento não obedece a uma linearidade simples: ideias 

corretas podem surgir cedo e ser obscurecidas por séculos, até reencontrarem terreno fértil no 

desenvolvimento científico 3. 

A virada moderna: do mecanicismo à neurociência 

A partir da modernidade, sobretudo no século XVII, as investigações sistemáticas sobre 

o sistema nervoso transformaram radicalmente a compreensão das emoções. René Descartes 

introduziu uma concepção mecanicista das paixões, enquanto Luigi Galvani, com seus 

experimentos sobre eletricidade animal, abriu caminho para a neurofisiologia. No século XIX, 

Santiago Ramón y Cajal, com a teoria do neurônio, estabeleceu as bases da neurociência 

moderna, demonstrando a organização celular do sistema nervoso. 

O cérebro como sede das emoções 

A amígdala cerebral, o córtex pré-frontal, o hipotálamo e o sistema límbico são partes 

fundamentais dessa regulação. Emoções como medo, prazer, raiva e empatia são correlacionadas 

à ativação específica de determinadas regiões do encéfalo. Ao sentir medo, por exemplo, a 

amígdala ativa o eixo hipotálamo-hipófise-adrenal, que libera adrenalina e cortisol — 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

5 

substâncias que, entre outras coisas, aceleram os batimentos cardíacos. O coração, portanto, não 

sente: ele responde a comandos neurais. 

Filosofia da mente e o corpo em ação 

A crítica à concepção cardiocêntrica não se resume a um erro biológico. Ela também 

instiga questões filosóficas profundas: onde reside a consciência? Como o corpo e a mente 

interagem? Questões como essas atravessam o campo da filosofia da mente e remontam ao 

problema corpo-mente. 

A proposta dualista de Descartes, que separava res cogitans (mente) de res extensa 

(corpo), domina por séculos a discussão, mas atualmente é duramente criticada. As abordagens 

contemporâneas, como o funcionalismo, a teoria da identidade mente-cérebro e o materialismo 

eliminativo, tentam resolver essa tensão assumindo que estados mentais são, em última 

instância, estados cerebrais ou funcionais. Nesse cenário, a emoção é compreendida como um 

processo neurobiológico com manifestação corporal. 

Entre Aristóteles e a cognição encarnada 

Aristóteles, curiosamente, não era um dualista no sentido cartesiano. Sua concepção 

hilemórfica via a alma (psyche) como forma do corpo. Isso aproxima, de certo modo, sua 

filosofia de abordagens encarnadas da mente, que defendem que a cognição e as emoções não 

são exclusivamente cerebrais, mas resultam da interação entre corpo, cérebro e ambiente. 

O coração como símbolo cultural 

Mesmo com o avanço da ciência, o coração mantém seu lugar de destaque na linguagem 

e na simbologia popular. Ele é representado como o centro do amor, da dor, da coragem, da 

vontade. Tal persistência revela que a dimensão simbólica e cultural do corpo não desaparece 

com a correção científica. 

A filosofia da linguagem, especialmente com autores como Wittgenstein e Lakoff, 

mostrou que as metáforas estruturam nosso modo de pensar. Assim, dizer 'coração partido' ou 

'de todo coração' não é apenas poético, mas parte de um sistema conceitual que associa o corpo 

às emoções. A ciência pode corrigir explicações causais, mas não elimina o valor simbólico das 

palavras e imagens que moldam nossas experiências afetivas. 

 



 Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação — REASE      
 
 

 

Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação. São Paulo, v. 12, n. 1, jan. 2026. 
ISSN: 2675-3375    

 

6 

CONCLUSÃO 

O equívoco aristotélico em atribuir ao coração o controle das emoções não deve ser lido 

como um fracasso epistemológico absoluto, mas como uma etapa na construção do 

conhecimento humano. Seu pensamento integrador, que buscava unir razão, observação e 

finalidade, continua relevante para o diálogo entre ciência e filosofia. 

A neurociência contemporânea corrige sua fisiologia, mas a filosofia ainda dialoga com 

seus pressupostos sobre corpo, alma e emoções. Entre o cérebro que comanda e o coração que 

simboliza, seguimos buscando sentido para aquilo que sentimos e talvez seja essa busca que nos 

torna verdadeiramente humanos. 

 

REFERÊNCIAS  

1. Aristóteles. De Anima. Trad. Donaldo Schüler. Porto Alegre: L&PM; 2011. 

2. Damásio AR. O erro de Descartes: emoção, razão e o cérebro humano. 3ª ed. São Paulo: 
Companhia das Letras; 1996. 

3. Descartes R. Meditações sobre Filosofia Primeira. Trad. João Cruz Costa. São Paulo: Abril 
Cultural; 1973. 

4. Finger S. Origins of Neuroscience: A History of Explorations into Brain Function. New York: 
Oxford University Press; 2000. 

5. Gross CG. Aristotle on the Brain. The Neuroscientist. 1995;1(4):245-50. 

6. Lakoff G, Johnson M. Metaphors We Live By. Chicago: University of Chicago Press; 1980. 

7. Purves D, Augustine GJ, Fitzpatrick D, et al. Neuroscience. 6th ed. New York: Oxford 
University Press; 2018. 

8. Ricoeur P. A metáfora viva. São Paulo: Loyola; 2005. 

 
 
 


